# الجا

[ ٨٣ ]

ريس التصرير: رجب البسنا

تصميم الغلاف: مثال بدران

### ا برهيم عبالقا در المبازى

## من النافرة

الطبعة الرابعة



إن الذين عنوا بإنشاء هذه السلسلة ونشرها ، لم يفكروا إلا في شيء واحد ، هو نشر الثقافة من حيث هي ثقافة ، لا يريدون إلا أن يقرأ أبناء الشعوب العربية . وأن يتفعوا ، وأن تدعوهم هذه القراءة إلى الاستزادة من الثقافة ، والطموح إلى حياة عقلية أرقى وأخصب من الحياة العقلية التي نحياها .

الناشر : دار المعارف - ١١١٩ كورنيش النيل – القاهرة ج . م . ع .

#### من النافذة

1

جلست ذات صباح في غرفة صغيرة ذات شباك عريض يطل على الطريق ، وهي غرفة أوثرها في أول النهار قبل أن تعلو الشمس ويرفع النهار ، صيفاً وشتاء ، وفي وسعى - وأنا قاعد على الطارقة ( الكنبة ) - أن أوارب الشباك فأرى ولا أرى. وأظل فيهاحني أدعى إلى الطعام أو يأنى أن أنتقل إلى مكتى أو أخرج إلى عملى . وأكثر ما يطيب لى فيها الجلوس في أيام الأجازات أو البطالة ، أو ساعات الكسل والفتور ، ومزيتها أنها في ركن قصى من البيت – أو الشقة على الأصح – وإن كانت على الطريق ، وأنى أكون فيها كالراهب المنقطع في صومعته ، سوى أنى لا أتعبد إلا بالنظر إلى خلق الله من الفرجة بين مضراعي الشباك الحشى ؛ وتتعدد المناظر تحت عيني ، وتتنوع وتتوالى فتعجبني ، فلا أشبع من النظر ، فلو شئت \_ أو استطعت \_ لظللت هكذا جائياً على ركبتي ــ فما أستطيع أن أتربع لهيض في إحدى الساقين ــ إلى آخر العمر ، أو إلى أن يردني السغب كخادم اين الرومي .

وقد أصبحت \_ لطول مقامى فى هذا البيت \_ أعرف كل من يقف \_ أو تقف \_ على رصيف الترام انتظاراً لقدومه ؛ وبلغ من ذلك أن الأمر يختلط على "أحياناً حين ألتى بعضهم أو بعضهن فى الطريق، فأهم بإلقاء التحية ، وأرد نفسى بجهد إيثاراً للحيطة ؛ ولولا أناة اعتدتها ، واحتشام رضت نفسى عليه ، لما وسعنى أن أكبح نفسى عن التطفل بالتحية على قوم يبدون لى من المعارف ؛ ولا أبدو لهم إلا غريباً سمجاً .

ولست أعرف من هؤلاء وأولئك الذين صاروا إخواناً لى وهم لا يدرون ، إلا ما يفيده النظر ، على أنى وأنا أراعيهم ، وأجعل بالى إلى ثيابهم ومبلغ عنايتهم بها ، وما أراه عندهم من ضرو بها ، وإلى حركاتهم ومشياتهم وطريقتهم فى الكلام ، وشهائلهم وسكونهم أو ضجرهم إذا أبطأ عليهم الترام ، أو حال الزحام بينهم وبين ركوبه ، أقول إنى وأنا أراقيهم من حيث لا يشعرون ، قد ألفت لكل واحد وواحدة منهم قصة ، فلو سألتنى من هذا أو هذه ؟ لما تلعثمت أو ترددت وأنا أذكر لك اسمه أو اسمها الذى اخترته ، وأسرد عليك ما أعرفه — ظناً أو تخيلا — عن عياته أو حياتها . ولست أجد مشقة فى تصوير حال كل من هؤلاء ، ولكنى أجد عسراً شديداً فى اختيار الأسماء الموافقة لهم ، هؤلاء ، ولكنى أجد عسراً شديداً فى اختيار الأسماء الموافقة لهم ، أو التى توحى وجوههم بها وهيئاتهم وما يتبدى لى من أحوالهم .

وهذا أشق ما أتكلف . وأرانى أحتاج أحياناً أن أكتب حروف المجاء على ورقة ، ثم أروح أؤلف منها الأسماء المطلوبة ، وقلما أرضى عن اختيارى فى هذا الباب . وما أكثر ما أنسى ما سميت به هؤلاء ، فأكد خاطرى وأجهد ذاكرتى فتخوننى ولا تسعفنى . وأحس كأن هؤلاء ليسوا بأناس حقيقيين ، وإنما هم من غلوقات الحيال ، لأنهم لا أسماء لهم أعرفهم بها ، أو أطلقها عليهم ، والمرء بغير اسم لا يكون فى إحساس القلب ونظر العقل أكثر من فرد من جنس ، لأنه لا يتميز باسم يستقل به وينفرد، الغة ما بلغت شخصيته الخاصة من القوة . أفترى الأحرف بعتمعة فى اسم لها ... ماذا ؟ ! . لا أدرى ، ولكنى أذكر أياتاً للعقاد من قصيدته : « كأس على ذكرى » يقول فيها :

هاتها باسم حبيبى قاتل الله عدانى آه لو تعلم ماذا فى اسمه من عزمات أترى الأحرف فيه غيرها فى الكلمات تنكر السحر وهذا بعض أسرار اللغات وقد حذف الأستاذ العقاد هذا البيت الأخير – ولعله سقط سهواً – حين نشر الأجزاء الأربعة الأولى من ديوانه فى مجلد واحد سنة ١٩٢٨).

وقد أخذت عينى اليوم فتاة أسميها زكية – لا أدرى لماذا – ولكنها تبدو على حال غير حالها المألوف ، فإن عهدى بها أنها تلميذة ، وقد اعتدت أن أراها فى الشتاء الماضى ترتدى زى التلميذات وتحمل حقيبة الكتب ، أما اليوم فإنها تلبس السواد وتحمل فى يدها شيئاً ملفوفاً فى جريدة قديمة ، فأنا أرجح أن يكون أبوها قد انتقل إلى الدار الأخرى . مسكينة !

وقاتل الله هذه المنايا ورميها حبات القلوب على عمد، أو عفواً ، فإن الأمرين سيّان .

وقد تركت المدرسة ولا شك، بعد أن فقدت عائلها وأصبحت لا قبل لها بنفقات التعلم . ومن يدرى ماذا كانت خليقة أن تكون لو كان قد أتيح لها أن تواصل الدرس . ولكن متوجهها أخذ عليها فهي تكف عن التحصيل ، ويسوء حال أسرتها – فإن الثوب يبدو رثباً – فيدفعها شظف العيش إلى العمل ، أى نعم العمل ، فإنى أراها تصدف عن الترام رقم ٣ وتركب الآخر الذى رقمه ٣٣ ، وهو يذهب إلى إمبابة ، وهناك وفي الطريق إلى هذه القرية مصانع شتى ، ولا شك أن هذا الشيء الملفف الذى تحمله في يدها تارة وتضعه تحت إبطها تارة أخرى ، رغيف وأدام لغذائها . مسكينة ! صارت التلميذة التي كانت في خصب من العيش ولين ، والتي كانت تتطلع إلى مستقبل حسن ،

وتطمع أن تكون معلمة أو طبيبة أو محامية ، أو غير ذلك \_ صارت وهمها الآن أن تكسب رزقها بعرق الجبين!! أأقول رزقها ؟.. كلا! بل رزقها ورزق أخواتها وأمهاأيضاً على الأرجع ، ولعل لها أخا يستعين بالقليل اليسير الذي تكسبه على التعليم ، وعسى أن يكون اعتماده عليها بعد الله في كسوة العيد! من كان يظن أن فتاة مصرية في مثل هذه السن الغضة تسد مسد الرجال وتعول أسرة أعسرت بموت أبيها ؟!

وكرت بى الذاكرة - وأنا أفكر فى هذا - إلى أيام الطلب والتحصيل ، وكنت تلميذاً فى المدرسة الجديوية ، وبيتى فى حى السيدة زينب وطريقى إلى المدرسة ومنها على درب الجاميز ، وكان فى الدور الذى يلينا أسرة حسنة الحال - على خلافنا - لها فتاة تتعلم فى المدرسة السنية فكانت تخرج مؤتزرة ، ولعل من القراء من يذكر « الحبرة » القديمة اللماعة ، والنقاب الأبيض ، فهذا كان ما تكتسى به وتستتر فوق ثيابها كأن الثياب لم تكن ستراً كافياً! وكان الحادم يخرج معها ويحمل عنها الكتب والكراسات وغيرها من الأدوات ، وينتظرها على باب المدرسة عصراً ليعود بها ، فما كان يليق يومئذ أو يجوز فى حال ما ، أن عسير فتاة ناهد وحدها فى الطريق . ثم مات أبوها ، ولم يخلف تسير فتاة ناهد وحدها فى الطريق . ثم مات أبوها ، ولم يخلف الفتاة

عن المدرسة ولم تنقطع ، فقد راحت الأم تبيع حليها وتنفق على بيتها وفتانها ، حتى عطلت ، فشرعت تبيع ما بها غنى عنه من أثاث البيت ، ورأت أن هذا لا يكفي فاتخذت الخياطة لكسب الرزق وسد الحلة ، ولكنها كانت تفعل هذا سراً ، فكانت صديقاتها يرسلن إليها الثياب فتفصلها وتخيطها وتردها ولا يعلم بذلك أحد سوى خاصتها ممن هن موضع سرها ، وخطبت الفتاة فعجلت بزواجها واستراحت من همها ، ومضت هي على سننها تكسب رزقها بالعمل ليلا على ضوء مصباح البترول ، وتكف عنه وتخفى ما كانت فيه إذا جاء ضيف أو زارها أحد من الأهل والأصهار . أى نعم ، فقد كانت تخفي سرها عن هؤلاء الأهل مخافة أن يأنفوا ويستنكفوا أو يعيبوا أو يشهروا وإن كانوا لا يعينونها بشيء ما . وكانت فتاتها تود أن تواظب على الدرس حتى تتخرج وتصبح معلمة ، ولكن أمها فضلت الزواج ، لما جاء الكفء ، وقالت إن هذا المستقبل هو الطبيعي لكل فتاة فلا داعي للإرجاء ، فكان ما أرادت .

ولكن أم « زكية » — إذا كان لها أم — تقعد فى بينها مرتاحة راضية وتقذف ببنتها الصغيرة على الدنيا لتعمل وتكد وتعود إليها آخر كل أسبوع بعشرات من القروش ، لعلها كل مسكة الأسرة من الرزق .

وعسى أن تكون « زكية » مغتبطة مبتهجة ، وأكبر الظن أنها لا يخطر لها أن الطريق الجديد الذى حولتها صروف الأيام إليه غاص بالمعاطب، وأن الدنيا قاسية لا تترفق بأحد ، فلنسأل الله لها السلامة فإنها صغيرة غريرة .

#### ۲

آه زكية . . ماذا جرى . . ؟ إنها زكية ولا شك ، وإن كانت لا تعرف أن هذا اسمها عندى ، وقد ألفت أن أطلقه عليها وأدعوها به حتى لأحسبنى خليقاً أن أنفر وأستغرب إذا تبينت أن لها اسماً غيره ، فإن المرء يألف أن يعرف الشيء أو الإنسان أو الحيوان باسم معين ، وينكر أن يسمعه يدعى بغيره ، ويحس أن الأسم الجديد لا يوافقه ، كأن نرى امرأة فى زى رجل أو رجلا فى زى امرأة . وما أظن أن هذا إلا من فعل العادة ، ولو أن فتى عوده ذووه أن يدعو الكلب قطا لأنكر واستهجن أن أن برى غيره يقول إنه كلب .

واحتجت إلى نظارتى لأستثبت فقد ساء بصرى قليلا . نعم هى زكية بقدها الممشوق ووجهها الصابح وديباجتها المشرقة ، ولكنها على هذا زكية جديدة لاعهد لى بها، فقد خلعت السواد ، وحسناً فعلت، فإنه لون يقبض الصدر، ويأخذ بالمخنق، ويعصر القلب، وما أدرى كيف يطيقه على بدنه إنسان . . ولو كان الأمر إلى لنفيته من الأرض وأرحت الناس من ثقله ومن سوء ما يوحى .

وليس ثوبها الجديد بجديد ، فما عدّت فيا أرى أن عادت إلى القديم الذى طرحته إلى حين ، وأكبر ظنى أن هذا الذى اتخذته الآن من الكتان الملون ، وهو من أصلح ما يلبس فى الحر واليبوسة ، وإن لم يكن كالحرير رقة واسترسالا وتجلية . ولزكية شعر أثيث مسترخ ، وكانت تجمع مقدمه وترفعه وتلويه وتثبته بالمشابك وتدع ما عداه مسترسلا يعبث به النسيم إذا شاء ، واليوم أراها قد زادت ففرقته عن شهال ، وأحسبها دهنته بشىء فإنه يلمع ، وكانت عاطلا فعلقت فى أذنها قرطاً من حبة لا أدرى من أى شيء هى ، وغرزت فى شعرها حلية على صفة الوردة ، ومن يدرى لعلها تطببت أيضاً .

ويدنومنها فتى يكبرها بحوالى سبع سنوات ، إذا صدقت فراستى من هذا البعد ، وهو فى قميص أبيض وسراويل إلى القدمين ، ولا شىء فى رأسه المتلبد الشعر كأنه مدهون بالصابون ، ويبتسم لها فيتهلل محياها ويشيع فيه البشر ، وتندفع يمناها وتمتد إليه تنشد المصافحة والملامسة ، ولكن يديه فى جيبيه وعينه فى

عينها ، فهو لا يرى راحتها المبسوطة فتنشى الأصابع وتسترخي الكف وتميل وتمضى على مهل إلى الحقيبة التي تحت الإبط الأيسر، فقد صارت فتاتنا تحمل حقيبة أو مثبتة حمراء بلون حذائها ، وإنها لحائلة اللون سوداؤه في مواضع من أثر الأصابع ، ولكنها شيء جدید علی کل حال لم تکن تتخذه فتاتنا . وأین یا تری ذهب الرغيف الملفوف في صحيفة قديمة؟ لعلها دسته في الحقيبة فإنها تتسع لهمطويا أو مشطوراً نصفين ، فقد صارت زكية على ما يبدو لى تستحى أن ترى بغير حقيبة، وأن يرى معها غذاؤها ملفوفاً في جريدة لأنها استيقظت - أيقظها على الأرجح هذا الفتى ـــ وهو أول من أراه يحدثها على رصيف الترام . ترى من ر يكون ؟ إنه ليس طالباً ، فقد ذهب الطلبة كبارهم وصغارهم إلى معاهدهم ومدارسهم ، فقد جاوزيا الثامنة من ساعات نهارتا، وليست هذه بالثياب التي يرتديها طالب أو موظف ذاهب إلى مدرسته أو ديوانه ؛ والأرجح أنه يعمل في متجر أو في مصنع ، ولو رأيت كفيه لكان من المحتمل أن أرى فيهما ما أستعين به على الظن والتخمين . وهو واقف كمصباح النور الذي إلى جانبه ، فلولا أن شفتيه تتحركان أحياناً لصلح أن يكون تمثالا ، ولكنها هي لا تستقر في مكان ، ولاتزال تتحرك وتدور وتوليه ظهرها حيناً وجانبها حيناً آخر ، كأنما تعرض

عليه قوامها من كل ناحية ، ولا نزال يدها ترتفع إلى شعرها مرة وتلمسه لمساً خفيفاً كأن بها حاجة إلى ذلك ، وتهوى إلى ثوبها فتسويه ، وترتد إلى حاجبيها فتمسحهما ، وهو جامد لا يعير شيئاً من هذا التفاتاً كأنما كانت تفعله وهي وحدها قبل إقباله . وطال وقوفها في انتظار الترام الذي لا يجيء ، أو يجيء ولا يقف ، لأنه غاص ولا متسع فيه لقدم ؛ فجعلت عيني تتحول عنهما إلى غيرهما من الخلق ثم تعود إليهما . فرأيت فتيات ونساء أخريات في ثياب متفاوتة النسج والطراز والتفصيل والألوان ؟ فقلت لنفسى إن أكبر الظن أن فتاتنا زكية ما نضت السواد ارتدت هذا الثوب الملون الزاهي على الرغم من قدمه ، إلا من اجل ... ترى ما اسمه ؟ . . فلنسمه عبد المنعم ، ولو من باب إطلاق اللفظ على ضده . اكتست هذا الثوب من أجله وخالفت ما كانت تتوخاه في وقفتها من سكون الطائر ، لأنه طلع عليها بما حرك نفسها أو هجم عليها على الأصح ، ولا يمكن أن يقول قائل في عصرنا هذا إن الثياب إنما تتخذ لمنفعتها ، فإنها - ولا سما ثياب النساء - ذات صلة وثيقة بمعانى الجنس. والطبيعة تلهم المرأة الوسيله إلى اجتذاب الرجل ، لأن ظهور جيل جديد من المناس رهن بهذا . ولو كفت المرأة عن اجتذاب الرجل ، أو عجزت عنه ، لخلت الأرض من نسل حواء وآدم ، وقد يؤثر

بعضهم هذا ويراه أولى ، ولكن للطبيعة مذهباً آخر وحكمة قد تخفي علينا ولكن خفاءها أو غموضها لا يجيز لنا أن ننكرها أو نرفضها ، فمن المفهوم ، والصواب إذن، أن تتجمل المرأة للرجل، أو تتبرج له على قول ابن الرومي ، وأحسب أن لوكان العرى أجمل وأوقع في النفس لتجردت المرأة ، ولكنها تدرك بغريزتها الذكية الملهمة أن الستر أفتن . أما مبلغ الستر فراجع فيما أرى إلى شعور المرأة الباطن بنوع إحساس الرجل بها ومبلغ حاجتها إلى تحريك هذا الإحساس واستثارته ، وفطنتها إلى الناحية التي يسهل عليها استثارته منها . ويمكننا أن نقول إنه بغير الشعور الجنسي لاتبقي هناك حاجة إلى الثياب ولا إلى ما يسمى « المودة» ، وأعتقد أن الرجل السليم الذي لم يصبه مسخ أو شذوذ في طبيعته ، خليق أن يستملح الثياب الطبيعية ، ونعني بها تلك التي لا تظهر كل الظهور ولا تستر كل الستر القد ومحاسنه المختلفة ، أما الشذوذ فيغرى بإيثار ما ثقلت وطأة الشعور به على النفس.

وذكرت وأنا أدير هذا المعنى فى نفسى أن أمهاتنا وجداتنا لم يكن يعرفن « المودة » كما يعرفها بنات هذا العصر . ولم تكن الخياطات يكثرن فى زمانهن ، وكانت ثيابهن - فى الأغلب - نفصل وتخاط فى البيوت ، وكن هن يتولين ذلك على الأكثر ، لا لفقر بهن ، فقد كانت الحياة أخف وأرغد على قلة المال

نسبياً ، بل لأن هذا كان المألوف ، وكانت الثياب أشبه على العموم ، مع اختلاف في الألوان والتفصيل ، بثياب الراهبات والممرضات — بسيطة فضفاضة — إلا في الندرة القليلة ، وغايتها أن تتحجب لا أن تبدى وتبرز إلا ما لا حيلة في ستره . ولما كانت « المودة » مظهراً للرغبة في إظهار أجزاء من الجسم أو إخفائها ومرجعها إلى الشعور الجنسي ، والفطنة إلى ما هو خليق أن يستثيره — لما كان هذا هكذا فهل يجوز لنا أن نقول إن أمهاتنا وجداتنا لم يكن يرغبن في استثارة هذا الشعور في رجالهن ، أو كن جاهلات لا يعرفن كيف يتوسلن الى رجالهن ، أو كيف يعمقن لهم شعورهم بهن ويوسعن يتوسلن الى رجالهن ، أو كيف يعمقن لهم شعورهم بهن ويوسعن آفاقه ويرحبنه . لا أدرى. ولعل غيرى أقدر مني على الاهتداء إلى وجه الصواب .

وأقبل الترام غاصًا كالعادة ، ولكنه وقف هذه المرة ، وآن لزكية أن تركب فألقت إلى عبد المنعم نظرة فيها أسف وأمل وشكر. فأما الأسف فلفراقه ، وأما الأمل فأحسبه في لقائه مرة أخرى ، وأما الشكر فعلى قدومه ، فما ركب معها بل عاد أدراجه ويداه ما زالتا في جيبيه ، كأنما جاء ليقف معها هنيهة ، فلإذا كان منه إذن هذا المجهود ؟ ألا يعرف كيف يبتسم ؟ أم هو أدهى ثما يبدو ، ويتكلف الفتور ليغريها به وبالإقبال عليه أدهى ثما يبدو ، ويتكلف الفتور ليغريها به وبالإقبال عليه

وليحرمها فتطلب .

مسكينة . . لو وسعى أن آخذ بيدها لفعلت ، ولكن مثلها في مثل سنها قلما تصغى إلا لما يهتف به شبابها الجديد ، ويصفه ويصوره ويزينه ويؤمن به قلبها الغرير المطمئن إلى الحير في الدنيا .

مسكينة ، أو من يدرى . . فقد توفق وتسعد فإنها حظوظ وارزاق وقسم ، وقد تكون من أولئك النسوة السعيدات اللواتى بتلقين ويتقبلن كل ما تجىء به الحياة بالرضا والشكر . . لعل وعسى !

#### ٣

الله يلعنك ياشيخ . . أما إنك والله لخبيث داهية على صغر سنك وغضاضتك! تجىء وعلى ذراعك فتاة مليحة منظرية ، ثم لا يرضيك إلا أن تمضى بها إلى حيث زكية واقفة على رصيف الترام ، وتبسطيدك وتحرك شفتيك كأنك تقول : «صباح الخير»، وفي عينيك — اليوم — وميض البشر والسرور ؟ وزكية صغيرة غريرة ، وكنت أراها إلى الأمس الدابر مطمئنة إليك، فرحة بك ، ولكنك في هذا الصباح تفاجها بهذه الفتاة على ذراعك ،

وتفجعها بهذا السرور الذى تشرق به ديباجة وجهك ، فتكاد تشهق المسكينة ، فما تعلمت أن تتكلف الإغضاء، وتكتم ما ينحرك فى نفسها من الغيرة ويشكها ويخزها من الألم فى قلبها وجبينها ، ويستحيل لونها « إلى صفرة الجادى عن حمرة الورد » وتختلج شفتاها اختلاجاً بيناً وهى تجاهد أن تتمتم بما لا أحسبك سمعته من رد التحية .

ويضاعف ألم زكية ألى أراها اليوم عنيت بتنسيق شعرها على نسق جديد، وكانت تفرقه عن شهال ، فزادت وفرقته عن يمين أيضاً، وجمعت قصتها ولتها، وغرزت فيها هذه الحلية التي هي على صفة الوردة ، وضمت خصله الفينانة التي كانت من قبل مسترسلة ، وربطتها بشريط أرجواني . وأراها اليوم معنية أيضاً بهندامها ، ترتدي ثوباً من قطعتين واحدة من خز رقيق أبيض كالقميص لا يتجاوز الحصر ، والأخرى تبدأ من حيث تنتهي تلك ، وتشتمل بها إلى الساقين ، وهي من قطن وفيه خطوط بيض وحمر . وكانت وهي واقفة تتلفت ويترقرق ماء الشباب في يحياها النضير ، وتخشي — على الأرجح — أن يقبل الترام قبل أن تقبل أنت ، ها كانت التفاتاتها تخلو مما يشي بالاضطراب والقلق ، وترجو — حين تراك وتبتسم لك ، وتلمس ثيابها وشعرها ... أن يلهمك الله أن تفتح فحك وتسرها بثناء على هندامها وزينتها أن يلهمك الله أن تفتح فحك وتسرها بثناء على هندامها وزينتها

وذوقها ، وإذا بك تجىء بفتاة على ذراعك . . ولو اكتفيت من تخييب أملها بإهمال الثناء على زينها لك، أو إبداء الإعجاب بحسنها ، لتعزت بأن الرجال هكذا أبداً ، عمى أو بلداء أو جهلاء ، لا يبصرون ، ولا يفطنون إلى بواعث المرأة على التزين ، ولا يدرون أن هذا الثناء عليها ملحها وخبزها .

ثم من هذه الفتاة المزاحة الملاعبة الضاحكة؟. لا أرى زكية راضية عنها أو مستحسنة لها ، فإنها تنظر إليها شزراً وتزلفها ببصرها ، وتقيسها من فرعها إلى قدمها ، ثم تعرض كأنما تأنف أن تراها والبلاء أن عبد المنعم كثير المرح في هذا الصباح على خلاف عادته ، وهو بادى الحفاوة بصاحبته الجديدة والإقبال عليها والضحك إليها ، فإذا كنت قد دعوت عليه فإن لى العذر ، وما فعلت ذلك إلا بلسان زكية . وعلى أنى لا أظن أن اللعنة تنقصه ، فما يخدعني هذا القميص الأبيض النظيف ، وإنى لأستطيع أن أرى — من نافذتي — وضر زيت أو شحم على إحدى ساقى السراويل فوق موضع المفصل ، فأكبر الظن أن أن ضاحبنا صانع ميكانيكي يعمل في إصلاح السيارات . والأرجح ضاحبنا صانع ميكانيكي يعمل في إصلاح السيارات . والأرجح أنه خراط أو حداد ، فإن يده معصوبة إلى الرسغ ، وعسى أن يكون حد المخرطة قد جرحها أو وقعت عليها المطرقة .

والصورة التي ترتسم في ذهني لعبد المنعم هي أنه يتيم - أعِني

أن أمه قد ماتت عنه ــ ويكبر في وهمي أن أباه تزوج أخبها بعدها ، فعبد المنعم وأخته ـ فإنى أتخيل له أختاً أصغر منهسناً ـ يعيشان مع أبيهما وخالتهما . وجاءت الحرب فأيسر الرجل قليلا وألنى نفسه ذا وفر « نسبى » لم يعهده من قبل ، فطلق المسكينة واتخذ زوجة أخرى أصبى وأنعم وألين ، وترك ولديه مع الخالة المطلقة ، واكتنى بأن يبعث إليهم بنصف ريال في اليوم، فهم في شدة من العيش ، فاضطر عبد المنعم أن يعمل بيديه لكسب رزق آخر ــ سبعة قروش أو نحوها تضاف إلى العشرة فتخفف ما هم فيه من ضنوكة . أما الأخت فبعثوا بها إلى خياطة تتعلم ، وتستطيع بعد ذلك أن تكسب شيئاً يعين الأسرة على العيش. ولعلها لا تزال عند الحياطة لا تتعلم شيئاً، فإن الحياطات ضنينات على الفتيات بالتعليم ، وعسى أن تكون كل ما تصنعه هذه الأخت الصغيرة هو أن تخرج لقضاء الحاجات: تشترى اللحم والحضر للخياطة والبلح حين يمر بائعه ، وتذهب بالثياب المخيطة إلى الكواء وتعود بها بعد كيها ، ولا تزال طوال بهارها طالعة نازلة ، داخلة خارجة ، تحادث وتضاحك من تلقى من خدم السكان ، ويمازحها \_ وقد يغازلها \_ غلام الكواء أو الجزار أو غيرهما من أصحاب الدكاكين التي اعتادت أن تذهب إليها ، وتقف في موعد الانصراف أو "القدوم مع زميلاتها من

الفتيات اللواتى يطلبن هذا العلم أو الفن ، فتقص كل واحدة منهن على الأخريات ما ترى أن تبيحهن من تجاربها ، وكيف ذهبت إلى السيما مع صاحب لها ، وبماذا أكرمها ، وماذا أطعمها ، وبماذا كان يوشك أن يهم ؛ ويتبادلن الأخبار ، أخبار المعارف والجيران وسكان العارة وغيرها مما يقع لهن شيء عنه ، ويغتبن معلمتهن ، ويذمنها أو يثنين عليها ، ويلغطن بذكر السيدات والأوانس اللواتى يفصلن ثيابهن عند معلمتهن ، وهكذا إلى آخر ذلك إن كان له آخر يعرف .

ولنسمى هذه الأخت التى لا أعرف أن لها وجوداً ، فتحية . وبعد عام أو عامين من التحصيل فى هذه المدرسة تصبح فتحية أعرف بالحياة منى ومنك ، وأحسن اطلاعاً على بواطنها وخفاياها ، وأجرأ من أجل ذلك على المغامرة فيها ، وأشد استهانة بعقبى الاجتراء ، وأسرع استجابة للإغراء .

وركبت زكية الترام ، واكتفت من توديع صاحبها بهزة رأس خفيفة لا تكاد تلمح ، فلولا أن عيني عليها لما تبينت أنها هزت رأسها ، وليت من يدرى كيف تزاول عملها في يومها هذا . . وإلى أي حد تخلط وتغلط ، وماذا يبلغ من صبر رئيسها أو رئيستها عليها وحلمها معها ! . . وقاتل الله الغيرة ، فإنها بلاء وداء عياء ، وسخافة ما بعدها سخافة .. في نظر العقل .. أما في

إحساس القلب فإنها ما تعرف – أحر نار الجحيم أبردها على حد قول الشاعر ، وما يستطيع أحد أن يقهرها إلا بالرياضة الشاقة . وإنى لأكون كاذباً إذا زعمت أن الله وقانى شرها ، ولكى أستطيع أن أزعم أنى استطعت بالرياضة وبتغليب الإرادة المعتمدة على العقل أن أكتمها وأحجبها وألطف من سورتها فى آن معاً ، وأن أظهر أيضاً خلافها ، فأفادنى هذا راحة ، ويسرل ما كان لولا ذلك خليقاً أن يكون عسيراً ، وأبتى زمامى بيدى . وهذا باب فى القول استطردت إليه وفتحته على نفسى ، والكلام فيه يطول فيحسن أن أرجئه .

#### ٤

صار أمر عبد المنعم أعقد من أن تغنى فى حله نظرة من نافذة، ولو كانت كمرصد حلوان. فما عدت أرى زكية فى هذه الأيام الثلاثة الأخيرة، فماذا صنع الله بها يا ترى ؟ . . أهى « مريضة حباً » ، أم مزكومة ، أم غيرت طريقها لتعنى عينها من رؤية هذا الفتى الغادر الذى لا يزال يجىء كل يوم بفتاة بارعة الحسن على ذراعه . ؟ . أم تركت عملها إلى سواه ؟ ! وحسناً صنعت إذ تخلفت اليوم على الأقل ، فلو أنها رأت ما أرى لطقت وانشقت تخلفت اليوم على الأقل ، فلو أنها رأت ما أرى لطقت وانشقت

مرارتها من الغيرة والكمد . فإن عبد المنعم اليوم مخلوق جديد لا عهد لي به ، حتى لقد ارتبت في صدق فراستي ، فن لي بمن يعينني على التوجس عن أخباره ، فإنه يحيرني . من أين جاء بهذه البذلة الجديدة الكاملة ؟ . . ذهب القميص الأبيض وما كان من حرير بل من قطن ، وطرح السروال الملوث بالزيت والشحم ، وهذا ثوب جديد من صوف لا يقل ثمن المتر منه في أيامنا هذه عن ثلاثة جنيهات ، وهو مفصل على قده ، فلا ضيق ولا سعة ، ولولا ذلك لقلت استعاره من قريب له ، وهذا الحذاء الأسود اللامع يبدو لى أيضاً غير قديم ، فإن النعل طويلة لطيفة كهيئة اللسان ، والجلد ليس فيه تجعد أو تأن من أثر المشي ، وهذا القميص المخطط البراق لا أشك في أنه من الحرير ، والربطة أيضاً عُمينة ، فأنى له هذا كله ؟ ! أُورَثِ كارنيجي وروكفلر معاً ؟! أم هو مهرب مخدرات غفل عنه الشرط ، أم أملوا له لبخدعوه ويوقعوه في حبائلهم ؟!

وهذه الفتاة الجديدة ما حكايتها أيضاً ؟ . . إنها ليست كالتي كانت معه منذ أيام وأسخطت عليه زكية وتركتها محنقة تتق — على ما يظهر — أن تلقاه مرة أخرى ، وهي — أى الجديدة — من طبقة أخرى ، وكأنى بها معلمة أو طبيبة أو شيء من هذا القبيل ، فإن فيها لتوقراً واعتزازاً بنفسها على الرغم من إقبالها عليه

وبشاشتها له وأنسها به ، وتناولها أصابع يسراه خفية وفركها بأصابعها والضحك إليه بعينيها ، وهي تفعل ذلك وتحسب أن لا أحد يراها ، ولا تدرى أنى من مرصدى هذا أرقب كل قمر طالع من فلك « الميدان » .

وثيابها أيضاً نفيسة ناعمة ، وكأنها الغلالة الرقيقة التي تلبس تحت الثياب ، وهي قطعتان كذلك : صدار أبيض قصير الكمين ، وفوق موضع القلب منه ، أو أعلى قليلا ، حرفان يرمزان إلى اسمها بخيوط حمر ؛ والثانية مجول أزرق هفهاف يخف مع الريح ، والحذاء سيور بيض وزرق ، وإبهام القدم بارز والظفر أحمر . أما الشعر ففينان مسترسل وقد لفت عليه — دون أن تغطيه — منديلا أدارته كطرف العامة . وأما الوجه والقد فلا قبل لى بوصفهما ، فتخيل ما شئت على هواك ، واعلم أنها استغنت بوصفهما ، فتخيل ما شئت على هواك ، واعلم أنها استغنت على الشفتين ، ولا شيء على الخدين ، وهي فوق ذلك رزان وإن كانت غير قليلة الكلام على الخدين ، وهي فوق ذلك رزان وإن كانت غير قليلة الكلام على الله على على الأصح .

وما أظن بها إلا أنها وقعت عليه أول ما وقعت في غير مصر ، فإنى أرى على محياها الصابح سمرة العائدة حديثاً من مصيفها بالإسكندرية على الأرجح ، ولا أستكثر ، أو أستغرب أن يكون

عبد المنعم قعد تيسر له أن يقضى أياماً على ساحل بحر الروم؛ ومن أدراني أنه لم يحصل على « استبارة » سفر ــ ذهاباً وإياباً ــ في الدرجة الأولى ؟ أبعيد أن يكون له قريب في السكة الحديدية يجود بها عليه . . أو صديق يحرم نفسه ويعطيه ؟ ، . . وإنى لأرى له قوام الشاب المغرى بالرياضة ، فلعله سباح ماهر ، أو لاعب كرة بارع ، وعسى أن يذلل له هذا ما يعترض طريق. السفر من مصاعب . ويكبر في وهمي أنه لقيها في القطار ، فأعانها على شيء ، كفتح شباك أو إدارة مروحة ، واتصل حبل الكلام ، ولانت النظرات ، ورقت الأصوات، وكثرت النكات . أو لعله أنقذها من الغرق ، فعرفت له جميل صنعه ، أو أعجبها في الماء فتظاهرت بالإشفاء على الغرق ليخف لنجدتها ، فإن للمرأة لحيلة ، ثم ذهبت بعد ذلك تتلقى عليه دروساً في السباحة وهي تحسنها كالسمكة ، ولم يخطر لها أن تسأله من أنت؟ . . وما عملك؟ . . . واكتفت بأن تقص عليه هي تاريخ ِ حياتها مذ عرفت أن لها حياة وتاريخاً . وأحسب أن نفسه نازعته أن يصارحها كما صارحته ، ثم أحجم مستحيياً أن يقول إنه صانع ، وإنه يكسب رزقه بعرق جبينه وكد يديه ، فعدل عن هذا وأخذ في حديث الرياضة وما أجاد منها وبلغ فيها ، وتركها فيها عدا ذلك تتوهمه شيئاً ذا قيمة ، وهل يكون راكب الدرجة .

الأولى إلا ذا شأن؟!.. وإذا كان قد آثر أن يمسك عن التحدث عن آله ومقامه وجاهه أفلا يجوز أن يكون ذلك منه إشفاقاً عليها حتى لا يروعها ، أو اتقاء لأن يذكر لها ما تدرك منه أنها دونه مالا وجاهاً؟! إن منطق المرأة عجيب ، وهو أعجب ما يكون حين تعشق. وقد عشقت هذا الفتى ما فى ذلك ريب ، فإنى أرى من مرصدى ما يرفع الظن إلى مرتبة اليقين . وتورط عبد المنعم ، فاذا يصنع ؟! إن صاحبته – ولنسمها كريمة – تقبل عليه مشغوفة به ، فى خفر واستحياء ؛ أى نعم هذا واضح ، ولكنه خفر لا يجعلها تكتم تحببها بل تغزلها ، وهو منا أنه المنا المنا

كريمة - تقبل عليه مشغوفة به ، في خفر واستحياء ؛ اى نعم هذا واضح ، ولكنه خفر لا يجعلها تكتم تحببها بل تغزلها ، وهو يستظرفهاويتمنى لو اتصلت أسبابه بأسبابها ، ولكنه حائر لايسعه أن يكاشفها بحقيقة أمره بعد أن تركها تخدع ، وما كذب عليها ولكنه غالطها بالكتمان وأطلق لها أن تتخيل ما شاءت مما يقع فى الروع من ظاهره ؛ وليس فى وسعه أيضاً أن يسايرها ويطاوعها ويلين فى العنان لها ، لأنه يعرف أنه دونها فى كل شىء ، فى العلم والمقام وما إلى ذلك . ثم إنها حدثته - فيا يخيل إلى - أنها غطوبة لقريب أو غريب ، ولكن بينها ويين خطيبها خلافاً ، فإنها هى تبغى البقاء بالقاهرة ، وهو فى أسيوط أو دمياط ، ولا يريد أن يتطامن ويتواضع ويوسط بعض أولاد الحلال لينقل يريد أن يتطامن ويتواضع ويوسط بعض أولاد الحلال لينقل إلى القاهرة ، وقد ثقل هذا الحلاف على كاهل صبره ، فرحل

إلى حيث عمله معلناً أنه لن يعود إلا بعد أن تستقر هي على رأى حاسم ؛ فإما أن تكون معه حيثًا يكون عمله وإلا . . .

وهكذا صار اللقاء في القاهرة ميسوراً بغير تحرز ، ولكن عبد المنعم بليد على الرغم من أن حبها له بدّين ، وتعلقها به أوضح من الشمس . وليس عبد المنعم بالبليد أو الجافى أو الشموس ، ولكنه خائف حائر مضطرب ، أخوف ما يخاف أن يفضحه الله ويكشف ستره ، ولولا أنه شديد الإحساس بنفسه وهو أن أمره ضئيل بالقِياس إليها ، لما عبأ بذلك كله شيئاً ولأقدم غير حافل بما يكون ، وأمرها هي إلى الله . قد كان هذا حليقاً أن ينفرها منه ، ولكنه زادها رغبة فيه ، وتشبثاً به ، وكبر فى ظنها أنه غرير وأن به حاجة إلى من يأخذ بيده ويهديه ويعلمه فنون الحياة ، وإن كانت ترى منه أحياناً ما يعد من مظاهر « الشقاوة » ، غير أنها كانت تحدث نفسها أن هذا إنما كان عفواً ، وأنه من وحي الفطرة ليس إلا ، ومن أجل هذا راحت تقول له إنها تعده صديقاً في مرتبة الأخ الشقيق ، بل تنزله منزلة الشقيق وتحبه كحبها لأخيها ، حبًّا عنيفاً لاترتقى إليه الظنون ، وتسأله : « من أنت ؟ . . ألا تحبى هذا الحب الأخوى ؟ . . » وتتمنى أن تسمع منه كلمة الحب ولو مقرونة بهذا الوصف الثقيل ، فيتمتم ولا يبين، ويتضرج وجهه ويضطرب لكثرة مأ ينازع نفسه من العوامل التي تجهلها ، فتحيل هذا على حياء الغرير .

وتدعوه إلى بيتها أيضاً ، وتعرفه بأهلها أو تعرفهم به ، وتقول لهم إنه كان خير معوان لها في الإسكندرية ، وإنه أسدى إليها من الأيادى ما لاقدرة لها ولهم جميعاً معا على رد جميله ، ويرحب القوم به وهم فى سرهم يتعجبون أو ينكرون ، ولكن ما حيلتهم ؟ لقد شبت فتاتهم عن الطوق جداً ، وصارت موظفة ولها مرتب حسن ، ومستقبل مرجو ، وفي وسعها أن تستقل إذا شاءت ، ثم إنها تعينهم ببعض مالها ، وتعنى بأخواتها ، أو هي على الأقل قد حطت عن كواهلهم عبثها ، ثم إنها بنت عصرها ، وهم أبناء عصرهم الذي ولتي ، وتخلفوا عن ركبه فصاروا بدعاً في العصر الحديد ، وشذوذاً محتملا على التسامح والإغضاء ، وقد ولتى سلطان الآباء على بنيهم وبناتهم ، بل انقلبت الحال وانعكست الآية في بعض الأحوال فصار السلطان للبنين والبنات ، والأمر والنهي لهم وما على الآباء إلا السمع والطاعة راضين أو مكرهين . ويرى القوم فى احتشام عبد المنعم وحسن أدبه وشدة حيائه ما يطمئنهم ، فيدعون بنتهم وما آثرت لنفسها ، والله الهادي وهو المسئول أن يقيها العثار . ترى كيف تنهى هذه القصة التي أرى بدايتها على رصيف الترام تحت نافذتى . . ليس فى تصوير نهايتها عسر، ولكني أورر أن أكبح الحيال عن الاسترسال والتريث أياماً .

ولكنى فى حيرة من أمر الثياب الجديدة التى يرتديها عبد المنعم ، أفترانى أخطأت حين توهمته صانعا ؟ لاأظن! على كل حال سنرى.

٥

برح الحفاء وعرفنا زكية وصاحبها عبد المنعم ومن يكونان؟ وما خطبهما في هذه الأيام؟ وما أوحى إلى هذا العلم ولا تلقيته « من النافذة » ، ولكن الفضل لها مع ذلك فيا اهتديت إليه ووفقت اله ، فلولا أنني جعلتهما قيد عيني من النافذة لظلا كغيرهما من خلق الله الذين لا أعيرهم التفاتا خاصًا ولا أتبع النظرة إليهم نظرة .

ويبلو لى وأنا أتدبر هذا أن كل ما يقع لنا فى حياتنا يجىء اتفاقاً ومصادفة أو قضاء وقدراً إذا شئت ، وليس معنى هذا أن الحياة ليس لها قانون أو نظام ، فإن سنتها ثابتة لا تتغير ، ونظامها لا يضطرب ، وإنما معناه أن ما « يتفق » أن يقع موافقاً لهذه السنن يكون ، وأكثر ما تجىء المصادفة عفواً بغير عمد ، والشواهد أكثر من أن يأخذها إحصاء فلا داعى للتمثيل ؛ وحسبك أن تفكر فى وجودك أنت ، فهل كان إلا مصادفة وحسبك أن تفكر فى وجودك أنت ، فهل كان إلا مصادفة بحتاً ؟ وهل جئت إلى الدنيا إلا عفواً ؟ لقد كان من المكن أن

لا تكون ، لولا أنه اتفق ما اتفق ، فأفضى ذلك إلى خلقك وكان من الممكن أن لا يكون لك أخوة أو بنون ، فكان هؤلاء وأولئك جميعاً ، لأن أباك قدر له أن يتزوج ، وأن تكون زوجته تلك التي صارت أمك وأم أخوتك ، ولو تزوج غيرها — وماذا كان يمنع ذلك لولا القدر — لرزق سواك أو لما رزق أحداً ، ولما خرجت أنت على الحالين .

ويخطر لى من أجل هذا أن حب المرء لإخوته عادة ليس إلا، حتى حب الرجل لبنيه يبدو لى غير حب أمهم لهم ، فهذه قد ملتهم وثقلت بهم وولدتهم وأرضعتهم ، فليس يسعها إلاأن تحس وترى أنهم بعضها ، أما الرجل فأمره مختلف ، وشعوره بأبوته لهم معنوى لا مادى كشعور الأم ، وإن كانوا من صلبه ، ولعل إيحاءه لنفسه أنهم من صلبه ، وأنهم بعضه هو الذى يعمق هذا الشعور ويقويه ، حتى يقارب شعور الأم أو يعادله ، ثم طلقها بعد أن ولدتها له بقليل ، ثم لم يرهما بعد ذلك ، وقد كبرت طلقها بعد أن ولدتها له بقليل ، ثم لم يرهما بعد ذلك ، وقد كبرت أخبارها شيئاً ، وكان الاستغراب هو كل ما شعر به لما أخبارها شيئاً ، وكان الاستغراب هو كل ما شعر به لما علم أنها ما زالت حية ترزق وأنها تزوجة وأبناء — ثم أمسك ، علم أنها ما زالت حية ترزق وأنها تزوجة وأبناء — ثم أمسك ،

وقال إن الخيرة فيما اختاره الله . وعاد إلى إغفال أمرها ، وعهدى به أنه ليس ممن يبدون غير ما يخفون ، ولعله يصبو إليها من حين إلى حين ، ولكنها على التحقيق صبوة إلى مجهول لا يحسن أن يتصوره لأنه لم يعتده كما اعتاد بنيه الآخرين الذين شبوا فى كنفه .

وأعود إلى زكية وصاحبها بعد هذا الاستطراد ؛ فأما زكية فعملها رفو الجوارب في بيت قديم في زقاق ضيق ، وأجرها طفیف لا أدري كيف يكفيها لطعامها وحدها ، فإنه ستة قروش ليس إلا ، فلست أستغرب ما كان قد خطر لى من أن بعض ثيابها من قديم ما كانت تلبس أمها ، وقد أصلحته على قدها . وأما عبد المنعم فغلام حلاق ــ أستغفر الله ، بل هو حلاق فنان كما يصف نفسه ، ومن أجل هذا يتدلل ، فيعمل أياماً ويتبطل أياماً \_على هواه \_ وفنه هو قص شعر السيدات وتصفيفه وكيه وما إلى ذلك مما لامعرفة لى به ، وهو فى هذا بارع حاذق لا يبارى ولا يجارى على ما يقول صاحب الدكان . وخير ما فيه أن السيدات يرضين عنه ويأنسن به ويرتحن إليه ولا يقبلن بديلا منه ؛ فإذا لم يجدنه في ألدكان انصرفن على أن يعدن حين يشاء أن يجيء . ويقول صاحب الدكان إن هؤلاء النسوة أمرهن عجيب ، فإنهن على استعداد لأن يعطلن ويؤخرن أفراح المدينة كلها فى سبيل الفوز

بالجلوس بين يديه حين يطيب له هو أن يعمل . وهذا هو السبب في أن الرجل لا يرى لنفسه معه حيلة ، ولا يقدر على الاستغناء عنه ، ولان في الاستغناء عنه خراب بيته .

وعبد المنعم يحب زكية ، وزكية تحبه ، ولو كان لها ناقة وبعير لتحابا مثلهما ، ولكن غيرتها عليه، وغيرته عليها تسود عيشهما وتنغص حبهما ، فهو يرمى المقص ، ويترك الدكان ويهيم على وجهه فى الشوارع إذا خطر له أنها ربما تحادث رجلا آخرًا فى الطريق، أو حتى صاحب المصنع أو المشرف على عمل البنات فيه ؛ ثم يذهب إلى محطة الترام لينتظرها وهي عائدة ، ويرافقها إلى بيتها ، ويتأخر الترام على عادته في هذه الأيام فيقلق ويسخط ويضطرب ، وإن كان يعلم أن لا ذنب لها في هذا ، ويروح يرفع قدماً ويحط قدماً كالحصان ، ويقبل الترام والناس فيه كالسردين ، متلاصقين متلاحمين ، فيغمض عينيه لئلا يراها في هذا الحشر ومن يدرى ؟ قد يكون بعضهم لصقها ، وعسى أن يلمحها تبتسم فيتوهم أنها تبتسم لرجل! وتغلبه الغيرة فيندفع إلى سلم الترام ويزاحم النازلين ويدفعهم بيديه لينظر، كأنما ينثر كوماً من الورق ، وتكون هي قد نزلت من ناحية أخرى وهو العاميه أولا ثم لما أغراه به ودفعه إليه جنون الغيرة ، وتدنو منه وتربت على كتفه ، وكثيراً ما تحتاج أن تجره من

ذراعه وهي تضحك ، فيتشهد ، ثم يمشيان وهو مطرق معبس . ويسألها فجأة : « أين كنت ؟» .

فتضحك وتقول: «ياله من سؤال! وأين أكون إلا حيث تعلم؟! وأين كنت أنت؟ ولماذا تركت الدكان؟ وما هذا العرق المتصبب؟».

وينتهي هذا الحوار كما ينتهي دائماً بأن يصارحها بما كان ، لتقول له إنه يظلمها ، وتسأله منكرة : لماذا يثور إذا تصور أن جلا في الطريق أو في المصنع كلمها أو كلمته ؟ ماذا تصنع إ ذا نهض رجل عن مقعده في الترام لتجلس؟ ألا تشكره؟ أم كون عليها أن تقطب وتزوى وجهها وتظهر التأفف من وجوده ؟ ماذا يسعها غير أن تجيب رئيس العمل أو صاحبه إذا كلمها و راجعها ؟ أينبغي أن تخلو الدنيا من الرجال ليطمئن ويسعد ؟ ويسرها أن يكون هذا مبلغ غيرته عليها ، فإنها من الحب، رلكنها ينبغي أن تظل أحد العناصر التي يتألف منها هذا الحب، لتصفو الحياة وتطيب ؛ أما هذه الغيرة فطوفان جارف . ثم أليس هو حلاقاً للسيدات،؟ ألا يلمس كل يوم بل كل ساعة شعورهن؟ أليس معروفاً مشهوراً أنهن جميعاً معجبات بحذقه وأستاذيته ؟ أليس بينهن واحدة جميلة تصبيه إليها ؟! إنها أولى بالغيرة ، وأحق بالقلق الدائم ، فإنه عرضة للفتنة في كل ساعة من ساعات

النهار ، ويضاعف دواعى القلق أنهن نساء مترفات غنيات ، والمال والحسن؟! والمال وحده فتنة كافية ، فكيف إذا اجتمع المال والحسن؟! فاذا يمنع أن تخطفه منها واحدة من هؤلاء اللواتي آرتاهن الله ما حرمته هي ؟

ویثقل علیها هذا الخاطر فتبکی، والدموع غوث للمرأة ، فینعصرقلبالفتی ویقبل علیها یستعطفها ویستغفرها، وتسکن العاصفة ویصفو الجو ویرق ، وینقضی یومان أو ثلاثة تکون فیهما زکیة أسعد بنات حواء ، ویکون فیها عبد المنع مثال الرقة والدماثة ، ویبلغ من ذلك أن یری رجلا یفسح لها لتنزل من الترام وهو یقول : « تفضلی یاهانم! » فتشکره زکیة ، فلایمتعض عبدالمنع ولا یغضب ، بل یبتسم للرجل وهو یمد لها یده لتعتمد علیها وهی نازلة ویقول : « مرسی یابیه! » .

غير أنه لا دوام لشيء أو حال في هذه الدنيا .

#### 7

أى نعم يا سيدى ، كل شىء يتغير فى دنيانا هذه ، ولا يثبت على حال ، لأن التغير هو سنة الحياة ، والإنسان منا يعرفه الناس باسمه ، ويرونه فيدركون أنه هو فلان الفلانى ، ولكن

فلاناً هذا ليس إلا عدة أناس تعاقبت على حمل هذا الاسم. عندى إطار فيه أربع صور صغيرة لى ، ما تأملتها قط إلا تعجبت كيف يمكن أن يعد الأصل الذي أخذت عنه واحداً ؟ صحيح أن الملامح والمعارف باقية ومشتركة ، ولكن تعبير الوجه مختلف ، وأحسب أنه لو رآها غريب لا يعرفني لكان أول ما يقع في نفسه منها أنها صور لإخوة أشقاء لا لمخلوق واحد. ولست أعنى أن الأنف في إحداها أطول منه في الأخرى، أو أن الحدين هنا أو هناك أكثر امتلاءا ، فليس بالى إلى هذا ، وإنما أعنى أن المعانى المرتسمة على الوجوه الأربعة ليست متطابقة ولا متشابهة ، ولا حتى متقاربة ، والمعانى مصدرها النفس ، فههنا أربع نفوس انتقلت بها الأحوال فصارت إلى هذا الاختلاف البين في اينبعث عنها . وقد قضت زكية أياماً وهي راضية قريرة العين بما فاء إليه صاحبها عبد المنعم من الرقة والظرف وحسن المعاشرة وترك الغيرة الذميمة ، ثم قلقت وأوجست خيفة ، فقد كان شططه في غيرته عليها بمضها ويسود عيشها وينذرها بالشقوة معه في حياتهما ، فكانت تجزع وتندب سوء حظها ، وتتساءل عما جنته حنى يقسم لها أن تعب رجلا ظنوناً لا ينفك يتخيل ثم يخال، ولكن الغيرة كانت مظهر حب ، ففيها لها مرضاة وإن كانت فيها عدا ذلك كرباً وبلاءً . والآن لا غيرة ولا شبهها ، فماذا

حدث ؟ هل نضب المعن ؟ وفتر الحب ؟ وتحول القلب ؟ هل استولت على هواه إحدى الفتيات الجميلات الغنيات اللواتي يراهن كل يوم في الدكان؟! أليس المعقول إذا رأيت فتاة جميلة تأبي كل الإباء أن يلمس شعرها غيرك ، أن يغرك ذلك ويطيب وقعه في نفسك فتتلقاها ، حين تقبل عليك لا تقصد إلى غيرك ، هاشاً باشاً مسروراً؟ وتحتني بها وتلاطفها وتضحك إليها ، ثم يكون ماذا ؟ . . ما المسافة بين هذاوبين الحب ؟ . إنها قد لا تكون أطول مما يستغرقه التقاء نظرتين في صقال المرآة! وربعت المسكينة لما دار في نفسها إمكان ذلك ، وأحست بالنار في صدرها والبرد في أطرافها ، وحارت ماذا تصنع لاتقاء هذه النكبة أو كشف الغمة ، ثم خطر لها وهي تنهيأ للنوم ذات ليلة أن في وسعها أن تمتحنه ، فإن هذه الظنون التي تعتلج في صدرها لا تطاق ، ولحير منها أن تيأس ، ومن يدرى ؟ لعل الامتحان الذي استقر عليه عزمها يحرك النار التي قاربت أن تخمد .

ولقيته في الصباح بوجه لا يبدو عليه أثر مما كابدته في ليلها الطويل ، وابتسمت إليه ، متكلفة ، وقالت له إنه يحسن به ألا ينتظر أوبتها هذا المساء في موعدها ، فقال : «طيب، كما تحبين » ولم يبد عليه أنه عباً شيئاً ، وإن كان لم يتخلف

قطعن انتظار عودتها ، مرة واحدة فى شهور طويلة ، فكادت تهوى إلى الأرض ، غير أنها تشددت وتحاملت على نفسها وقالت له على سبيل الإيضاح إن جاراً ظريفاً لها دعاها إلى السيها فقبلت ، وسيدهبان لمشاهدة الشريط فى حفلة المساء ، لأنه لا يتسنى لها أن تذهب قبل ذلك ، فهل تراها أخطأت ؟ . . فقال : لا لا لا ، إن الأمر على العكس ، فقد أحسنت كل الإحسان ، وإنه ليسره أن يراها تنعم بالحياة .

فقالت لنفسها وهى تركب الترام: «آه! كان ما خفت أن يكون! فليس هذا عهدى به ، وكيف يطيق – إذا كان لا يزال يحبنى – أن يتصور أن أقضى ساعتين وزيادة إلى جانب شاب مثله، وأن تلمس ركبته ساقى، أو كفه كنى ، وأن نتسامر ونتضاحك حين يتاح لنا ذلك ، وقد نذهل عن الرواية بما نحن فيه ، وأن يقوم هذا الشاب مقامه ، وينوب عنه فى إبلاغى بيتى ؟!

ولم يكن هناك شاب ولا رواية ، وإنما اختلقت هذا لتثير غيرته ، وتوقظ الحب الذي يخيل إليها أنه يغط في النوم . ولم يسعها وقد كذبت إلا أن تؤثر المشي على الركوب لتتأخر ، ولم تكتف بهذا بل اختارت طريقاً أطول ، وجعلت ، إلى هذا ، تتلكأ وتقف أمام الدكاكين تنظر ولا ترى .

وسألها في الصباح عن الرواية كيف كانت ، فأثنت عليها وأطرت رفيقها الموهوم ، وزعمت أنه أكرمها وسرها وتحنى بها وفعل كيت وكيت ، وأبي أن يعود بها إلا في سيارة ، فقال عبد المنعم: «برافو! هذا شاب ظريف ولا شك ، وإنه لأهل لما تذكرينه به من الخير وزيادة ، وقد انشرح صدرى الآن إذ عرفت أنك كنت مسرورة » . وأحست وهو يقول هذا أنها لا تسمع كلاما ، وإنما تتلقى طعنات خنجر في حبة قلبها ، وكادالدمع يطفر من عينيها ، فلولا الإباء الحر لارتمت على صدره وراحت تبكى باربع .

واتفق ذات مساء أن قابلت في الترام جاراً لها حقيقياً ، يعرفها وتعرفه ، فحدث نفسها أن الله أرسله إليها ، وأقبلت عليه وتوددت إليه ، وشجعته بالابتسام والحديث على الطمع في صحبها ، كما لا تحسن إلا المرأة أن تفعل ، وأدى عنها الفتى أجرة الترام فشكرته شكر المستزيد ، ودخلا في حديث استدرجته فيه حتى دعاها إلى التنزه معه يوماً في بعض الحدائق ، فاتفقا على يوم الأحدلانه يوم راحتهاوكان عبد المنعم ينتظرها على عادته في المحطة المعهودة ، فعرفته بهذا الصديق الحديد ، وأبلغته نبأ الدعوة في موعدها ، وزادت فعرفته بهذا الصديق الحديد ، وأبلغته نبأ الدعوة في موعدها ، وزادت فسألته : «ما قولك في آن تكون معنا ؟ » فابتسم عبد المنعم وقال فسألته : «ما قولك في آن تكون معنا ؟ » فابتسم عبد المنعم وقال إنه يخشى أن ينغص عليهما متعتهما بوجوده ، واعتذر ، ومشى معهما

خطوات ثم استأذن ، وانصرف خفيفاً مرجاً كأنما هو يرقص من طرب . ولم يبق في نفس زكية شك في أن عبد المنعم قد ملها وسلاها، واعتاض منها سواها ، وحز في نفسها هذا، وعدته ظلا لها ، وغمطاً لحقها ، وغاظها واستثار نقمتها أيضاً ، وكانت لا تنوى أن تنجز وعدها للفتى فآلت لتفعل ، وليكن بعد ذلك ما يكون ! أليس قد مضى عنها وكأنه يتشهد لإعفائه من مسايرتها بضع خطوات إلى منزلها ؟ . . وهل بقي شيء بدل على أنه يعبأ بها أو يكترث مما تفعل أو تترك ؟ إنه لم يعد له عليها حق بعد ذلك ، وأكبر الظن أنه كان يتلهي بها ، ولم يكن يحبها ، وعسى أن يكون قد فتنته عنها إحدى هاتيك النسوة الغزلات المتحببات إلى الرجال ، بارك الله له فيها أو فيهن جميعاً ، فما عادت هي تبالي ما يكون من أمره ، وإنها لحرة الآن بعد أن نفض يده منها هذا النفض ، وما هي بالتريكة التي يلقاها الرجال ويصدفون عنها ، وستريه أنها قادرة مثله على السلوان وواجدة عوضًا عنه كما وجد .

٧

اعتزمت زكية بعد الذي رأته من عبد المنعم من قلة المبالاة

أن تركب رأسها ، وتلج ، فما بقى لها فيما ترى حيلة ، وقد خمدت نار الغيرة التى كانت تتلظى كنار الجحيم ذات الوقود ، وخمودها هو الشاهد أن شعلة الحب قد انطفأت وأن قلب صاحبها خلا ، والأرجح أن تكونسواها قد حلت محلها ، وتر بعت ، مستقرة مطمئنة ، ولا تعليل غير هذا لفتور عبد المنعم .

ولم يعد يرضيها ، بل يسخطها و يستثير حنقها ، وحردها أن عبد المنعم لم يغير عادته معها ، فلا هو يكف عن مرافقتها في الصباح إلى الترام ، ولا هو يفوته أن ينتظرها عند إيابها في المساء ، فإذا كان قد سلاها واعتاض منها غيرها فلهذا يفعل ذلك ؟ وماله لا يريحها باليأس ، وأمرها إلى الله ؟ . . ألا بدأن ينكأ لها الجرح كل يوم مرتين ؟ هل كتب عليها أن لا يزال لها منه مذكر لا يغفل ولا يتركها تتغافل وتتشاغل وتتنافس وتتلهى ؟ . . ولا يسعها كلما وقعت عليها عينه ورأت هدوءه وسكينة نفسه ورضاه عن الدنيا إلا أن تقيس هذا إلى ما كانت تعهد منه ، وإنها لقسوة أن يلح عليها بمجاملة السالى بعد غيرة الحب الثائر !

أم تراه يتعمد ذلك ليحنقها فتنفر وينتهى أمرها هى أيضاً معه إلى السلوان، أو حتى إلى البغضاء ؟ هو عذاب على الحالين كائناً ما كان مراده، ولأولى به وأرفق بها أن يدعها

وشأنها، فإن هذا كتبديل جلود الكفار في جهنم، وتجديدها كلما اشتوت واحترقت ليظلوا في عذاب أليم دائم لا ينتهي . وصارت تتأخر عن موعدها عامدة حتى لا تراه كعادته واقفاً في محطة الترام مسنداً ظهره إلى مصباح النور ويداه في جيبيه ، فما بقيت لها قدرة على الاحتمال . وتلكأت مرة أمام دار السينما ونازعتها نفسها أن تدخل وتغيب في جوفها ساعتين ، وإن كانت رواية غير عربية ، واحتمال فهمها لموضوعها وسرورها به بعيد ، واستهولت أن تنفق في ساعتين أجرة يومين ، وتمنت أن يرزقها الله برجل طيب واسع الرزق ، فيقول لها تعالى يا بنتي فقد أجاب الله سؤلك ، و بعثني إليك لتستمتعي بما تشائين ، واستهجنت أن يخطر لها مثل هذا الخاطر، وأنكرت، فها بينها وبين نفسها، أنها يمكن أن تقبل دعوة من غريب إلى السينما أو غيرها ، وطاف برأسها أن « وماله ، ، وما ضير ذلك ؟!! وماذا أخشى ؟ . . أتراه يأكلني ؟ » وألفت نفسها ترد وتقول : « عيب يا زكية ، اختشى! أنت بنت ناس، وما هكذا يفعل بنات الناس! وماذا أبقيت للخليعات الفاجرات ؟ ». واستحت كأنما كان الذي يزجرها إنسان حقيقي ، وهزت رأسها ، وسمعت نفسها تقول بصوت خافت: « هو صحيح ؟ إنما هو كلام! ».

وتنهدت وحولت وجهها عن السينها ، فلو رآها أحد لظن أنها كانت تتأمل الصور المنشورة على الجدران على سبيل الإعلان والتشويق ، وخطت خطوات وهي مطرقة وإذا بجارها يدركها وهو يلهث من العدو ويقول لها : « أين كنت » ؟ فأدارت إليه وجهها وقالت بجفوة: « وانت مالك؟ » وتعجبت لنفسها ، وأحست أنه كان ينبغي أن تفرح به ، فإنه رفيق على كل حال ، وهو جار لها وبينهما معرفة ، فلا غرابة إذا كلمها في الطريق، ثم إنه هو الذي أرادت أن تكايد به عبد المنعم وتستثير غيرته، فمالها تمتعض الآن إذ تراه ؟ . وحدثت نفسها أنها تستطيع أن تدعه يرافقها إلى بينها ، وعسى أن يراه معها عبد المنعم فيعرف أنها وجدت منه بديلا ، وأنها ليست بالفتاة التي يزهد فيها الرجال إذا كان هو قد زهد! ولكنها نحت هذا الحاطر وطردته طرداً كأنه عمل لا يليق وكأنها لم تفعله من قبل.

وفوجىء الفتى ودهش وجعل يكرر: «أنامالي ؟ أنا مالى ؟ » قالت: «نعم ، مالك أنت؟ألا يمكن أن أمشى في طريق إلا وتشق الأرض وتطلع لى كالعفريت ؟ . . شيء بارد! » فزادت دهشة الفتى ومد يده وتناول يدها وسألها: «ماذا جرى؟ ماذا فعلت؟»

فانتزعت يدها منه وهي مقطبة مشمئزة وقالت: « من فضلك اتركني بالتي هي أحسن »

فضرب كفأ بهكف وقال : « بالتي هي أحسن أو بالتي هي أقبح ، لماذا ؟ . . ماذا جرى ؟ » .

فصاحت به مرة أخرى: «قلت لك ياسيدى اتركنى! مالك ومالى؟ أما إن أمرك غريب! صحيح ثقيل! »

وهم الفتى بكلام ، ولكنه عوجل بضربة ألفته على الأرض ، ونظرت زكية فإذا عبدالمنعم يتهيأ للإجهاز عليه ، فجرته من كمه ، وهى متعجبة وفرحة وخائفة واجفة القلب . . متعجبة لأن عبدالمنعم شق الأرض وخرج منها كما زعمت أن الفتى يفعل ، وكان آخر ما يجرى لها فى خاطر أن ترى عبد المنعم فى هذه الناحية ، وفرحة لأنه كان متلهبا متغير الوجه كعهدها به حين تأكل قلبه الغيرة ؛ وخائفة لأنها خشيت أن يصيب الفتى مكروه فيقع عبد المنعم فى بلية .

ومضت به دون أن يتلفت أحد منهما إلى ذلك الذي وقع على الأرض كالحجر ، ولم يتكلما بشيء حتى بلغا خط الترام ، فحياها وهم بأن ينصرف ، فتعلقت به وقالت له: «مالك؟.. ماذا جرى؟»

قال : « لا شيء لم تعد بك حاجة إلى ، فلا داعى لبقائى معك »

قالت: « ماذا تعني ؟ ».

قال: « وما سؤالك هذا ؟ . . ألست قد بعتني ؟ . . »

قالت : « أنا بعتك ؟ »

قال : « أينا الذي باع صاحبه إذن ؟ »

فكادت ترقص في الشارع ، وكبحت نفسها ، واقترحت عليه أن يتمشيا إلى البيت ليتسع الوقت للكلام . . .

ولا نطيل ، وما الداعي ؟ كانت خلاصة ما علمته أن عبد المنعم استشار رجلا مجرباً فقال الحكيم العارف بالدنيا وأسرار النفوس إنه ما قتل حب المرأة ولا نفرها من رجلها كشدة غيرته ، وإنه ما هاج حرقاتها شيء كقلة المبالاة مهما يكن ما تفعل أو ما تترك . فصدقه عبد المنعم وراض نفسه وتحامل عليها حتى كتم أنفاس غيرته المتأججة ليبدو لزكية على حال من الفتور الموصوف المرجو الحير ، فكان ما كان من أمرهما معا ما يعرف المقارئ .

أما كيف شق الأرض وطلع فتفسيره أن تأخرها عن مواعيدها أَزُعجه ، وأطار الوصفة النافعة ، فراح يتبعها في ذهابها ولمي لا تراه .

العصى ، معروضة فى دكان ، أو على أيدى بائعيها الطوافين بها ، أو تحت آباطهم ، لا تبدو لى أكثر من أعواد من خشب منجور ومدهون مصقول . ولكنها فى أيدى متخذيها أو حامليها ، أو المتوكئين عليها تدب فيها الحياة ، وتكتسب «شخصية » وتنقلب أشبه بالعنوان أو الشارة أو الراية .

وأنا أرى من نافذتى التى أصبحت لى كالمرض ، كثيرين يغدون ويروحون ، ولكنى لا أجعل بالى إلى هؤلاء السابلة لأنهم يمرون خطفاً ولا يثبتون على النظر ، فلا يتسنى لى أن أتدبرهم ، إذ كان الواحد منهم لا يكاد يبدو حتى يختى ، أو لا يسلم حتى يودع ، ومن أجل هذا أوثر الواقفين على الرصيف ينتظرون الترام ويسألون الله فى سرهم أن يكون فيه موضع قدم ، وأن يعطف الله قلب سائقه عليهم فيقف رينما يثبون ، متزاحمين متدافعين إلى سلمه ، أو يتعلقون بشى ء فيه تبلغه اليد وتتشبث به .

ويخلو الرصيف أحياناً ، ويقبل الترام متريثاً متمهلا، كأنه

« حمل المحمل » ويقف فى المحطة ، دقيقة ودقيقتين وليس به إلا سائقه وحاديه أو زامره ، وكأنما يقول ها أنا ذا قد وقفت ، وما من راكب أو راغب فى ركوب ، فاللهم اشهد! حتى إذا مل الوقوف والتلكؤ ، وانطلقت الزمارة تدعوه إلى استئناف السير ، أقبل رجل يعدو ليدركه ، ولكن السائق يكون قد أعطاه كل ما عنده من سرعة ، فيقف المسكين وإحدى قدميه على الرصيف والأخرى على الأرض ، ويمناه على العصا ، ويسراه على قلمه ، ورأسه مثنى ، وصدره كالخضم يعلو ويهبط ، ولا قدرة له على التفكير فى سوء حظه ، من شدة الإعياء .

ويسعى المسكين إلى حيث يقوم مصباح الإضاءة الذى حجب ضوؤه ، ويسند ظهره إليه ، ويتوكأ على العصا بكلتا يديه ، وهو لا يزال ينهج ، ويجىء ترام فى إثر ترام ، فلا يتوقف كأنه فى سباق ، ولو وقف لما كان فيه موضع ينحشر فيه حتى ولا طفل رضيع .

فأتعجب لهذا الحظ الذي يشبه « الرفيق المخالف » .

یکون المرء مستعجلا فیعوقه کل شیء عما یطلب ، ویکون فی فسحة من أمره و وقته فإذا کل شیء میسر ، وما یخطر له أو لا یخطر ، مهیأ حاضر . خرجت مرة أتمشی ، علی غیر هدی

أو قصد ، وليس لى مطلب سوى هذه الرياضة الهيئة ، فبلغت عطة ترام أمامها باثع سجاير ، فملت إليه ، وجاء الترام ووقف، فاشتريت ما أبغى من السجاير ، وارتددت لأعبر الشارع إلى الرصيف الآخر فإذا الترام لا يزال واقفاً وما فيه راكب واحد ، حتى ولا ذبابة ، فترددت : أأركب أم أتمشى ، ولم يقطع ترددى إلا صوت يقول لى : «ما تركب والا تمشى ! » فضحكت وركبت وأنا أقول لنفسى : «هذا ترام خاص يقلنى ولكن إلى حيث يشاء هو لا أنا » ولو كنت أبغى الركوب لكان الأرجح أن يكون غاصاً ، وأن لا يقف .

وأعود إلى ذلك الواقف معتمداً على عصاه ، فأقول إنه كهل ولكن العصا رفعته إلى الشيخوخة المتهدمة ، ولفد رأيته يعدو ، فهو لا تزال له بقية من قوة ، ولكن العصا أضافت إلى سنه وهو واقف عشرين عاماً .

وأعرف شيخاً يصبغ شعره صبغاً متقناً أراه أحياناً فارغ اليدين فلا تخدعني الصبغة ولا تزور سنه ، وأراه وفي يده عصا قصيرة كالتي نراها في أيدي طلبة مدرسة البوليس سوى أنها أغلظ ، فإذا به قد ارتد شابا . فيا أرى ، وفيا يحس هو أيضاً ،

لأنه يكون وهي معه أنشط وأخف وأشد وطأ على الأرض ، فأتعجب .

وأرى شاباً مبالغاً في التأنق وفي يده عصا مفضضة المقبض فأقول لنفسى هذا فتى مدلل أو محدث نعمة ، ولا اعتماد عليه ولا خير فيه ، والأغاب أن يكون أمياً أيضاً ، ولعله كان يلبس جلباباً ومعطفاً ، فاعتاض منهما ثياب الأفندية ، وأساء اختيار الألوان ، ولو ظل في جلبايه ومعطفه لكانت العصا أشبه مه وأليق ، ولما عدا حينئذ أن يكون من «أولاد اليلد» الذين يخرجون في مثل هذه الملابس حين يريدون أن يحيوا الليل بالسهر وأن يبيتوا في « خموروأمور» كما يقول ابن الرومي في صفة التجار . والعصا كاللحية تكون أليق في سن منها في سن أخرى. وكذلك ألوانها وزينها أو عطلها وحجومها . وهي توافق الذوق العام حيناً وتنافيه حيناً آخر . فما لهذا الذوق ثبات ، وإنه لدائم التغير والتطور . فني الجيل الماضي مثلا لم يكن مستغرباً أن ترى الشبان الأقوياء الخفاف يتخذون العصى ، ولا يبدون إلا وهي في أيديهم ، أما الآن فقد اختلف الحال ، وصار الذوق العام ينفر من منظر الشاب وفي يده عصا . ولا عجب ، فإن من يكتفي من الملابس بقميص مفتوح الجيب ، قصير الكمين ، وسروال إلى ما فوق الركبة ، لا يمكن أن يكون إلا مستهجن المنظر إذا اتخذ عصا ، لأن معنى العصا لا يواثم هذه الثياب الحفيفة التي تفيد معانى القوة والجلد والنشاط والأسر والمرح.

وقد كانت لى عصا ذات تاريخ . ولم تكن عصاى ولا كنت اشتريتها ، وإنما أعارنيها ، أو نزل لى عنها ، صديتى العقاد ، لا هيضت ساقى ، وكان أخى — وهو أقصر منى قامة — يتخذ عصا أطول منه ، فاستعرتها منه لأتوكأ عليها ، ولكنها كانت طويلة تكاد تبلغ كتنى ، فبادلت الأستاذ العقاد وهو مديد القامة ، غير أن عصاه كانت قصيرة تصلح لى دونه ، وظلت معى سنوات طويلات ، عرفها إخوانى جميعاً ، لطول عهدى بصحبتها ، وكانت لا تفارقنى حتى عند النوم ، كنت أبقيها إلى جانبى على السرير ، وكنت ربما نسيتها فى الترام ، أو مقهى ، أو بيت صديق ، فترد إلى كالثوب الذى يقول فيه الشاعر :

طال ترداده إلى الرفوحتى لو بعثناه وحسده لتهدى ثم اتخذت بيتى فى صحراء الإمام على الطريق إلى قرية البساتين القريبة من المعادى ، فاتفق لى فى إحدى ليالى رمضان أن عدت من القاهرة قبيل السحور ، وإذا بمجنون ضخم الجئة

هاثل الأنحاء ، كثيف شعر الصدر والذراعين والوجه والرأس ، يتصدى لى و « أنا » كما يعرف القارئ أو لا يعرف « من خف واستدق فلا يثقل أرضاً ولا يسد فضاء» . وكان هذا المجنون هادئاً فى العادة لا يثور ولايمس أحداً بسوء ، وكان العطارون يستخدمونه ، بدلا من الحار ، فى إدارة طاحون البن ، فإذا وقف ألقوا إليه بالرغيف فيلتهمه ثم يدور بالطاحون ، وكان شر ما يصدر عنه مما يدخل فى باب الأذى أن يرى فتاة على رأسها جرة ماء كبيرة فيتناولها – الجرة لا الفتاة – ويقلها على فه فيأتى على ما فيها ، فلم اعترض طريقي دهشت ثم فزعت ، ولم يمهلى على ما فيها ، فلم اعترض طريقي دهشت ثم فزعت ، ولم يمهلى وإذا به يكسرها على ركبته ، كما يكسر بعضهم عود وإذا به يكسرها على ركبته ، كما يكسر بعضهم عود القصب ، وكانت غليظة متينة فحمدت الله الذي لم يجعلني فى العما ! !

جلست في بكرة الصباح إلى نافذتى أنظر الى الطريق وهو يفرش رملا فإنه يوم المحمل ، وكان البرد شديداً ، وبلغ من قسوته أنى كنت أنفخ في يدى وأفركها وأنا خلف الزجاج ، فكيف بهؤلاء المساكين الذين يجرفون الرمل ويفرشونه وما عليهم من الثياب إلا هلاهيل! ... ولو استطعت لرقدت ودسست نفسي في لحاف ، ولكني لا أطيق الفراش بعد أن أفتح عيني على مطلع فهار جديد . ولست أتخذ المواقد للتذفئة أو المراوح للتبريد لآني أكرهها وأخشاها ، فإني ضعيف وهنان الكيان ، فلا أزال من أجل ذلك أقول في الصيف ويلى من سمائمه ، وفي الشتاء ألا بعداً لمشتائي ! ولا أصنع لقلة عقلي من فرط خوفي شيئاً ألطف به المؤدة أو أدفع به القرة .

وسيقبل الناس - رجالا ونساء وأطفالا - بعد ساعة أو نحوها، فيزدحم بهم الطريق ، ليشهدوا موكب المحمل ، وإن كان لا جديد فيه ، وستغص الشرفات والنوافذ بالمطلين والمطلات ، وسيدق علينا بابنا فنفتحه ويدخل من نعرف ومن لانعرف ويحتلون شرفاتنا ونوافذنا لينظروا وينعموا . وقد قضيت في هذا المسكن

اثنی عشر عاماً وزیادة ، ولست أذکر أن رجلا غریباً طرق بابنا ورجا منا أن نأذن له فی الفرجة ، ولکن المرأة تجترئ وتقدم علی ما یحجم و یجبن عنه الرجل . ولم أجترئ أنا قط علی سؤال واحدة من هؤلاء الطارقات الغریبات ، عن هذه الشجاعة من أین یجئن بها ! ! وقلت أسأل امرأتی ، فلعلها وهی من جنسهن تدری ، ولکنها ما استطاعت قط أن تجیبی بأکثر من قولها : « وهل أنا أعرف؟ » فأسألها : « ولکن لماذا أری الشجاعة تخونك أنت دوبهن؟ » فأسألها : « ولکن لماذا أری فأقول : « أعنی لماذا لا تردیهن عن بیتك ما دمت لا تعرفیهن؟ » فتقول : « یاخبر أبیض ! و بأی وجه أفعل ذلك » ؟ فأقول : « بمثل الوجوه التی بتطفلن بها علیك » فتقول : « هذا شیء آخر . هذا شیء آخر . وضیرنا هذا ؟ ! » .

فلا أرى فائدة ترجى من هذا الحوار فأقصر ، وأبقى فى غرفة كتبى لا أبرحها وإذا كان لابد من الحروج ، أوصدتها ودسست مفتاحها فى جيبى . فما أكثر ما استعير من كتبى ولم يرد ! وماذا تقول لمن تحلف لك مائة يمين ويمين أنها ستعيد الكتاب بعد يومين اثنين لا أكثر ؟! والمصيبة أن كتبى غير مرتبة وأنى لم أضع لها فهرساً ، ولست أقيد ما يؤخذ منها ، لأنه

لاخير في هذا ، فإني أنا أنسى أن الكتاب استعير ، والذي يستعيره يؤثر أن ينسى أنه عارية ترد . ولكني لا أخبجل هذا الحجل حين يكون طالب الاستعارة رجلا ، فلماذا ياتري ؟! ألأن الرجل منا لا يطيب له أن يدع آمرأة \_ ولو كانت لا تعنيه - تظن أنه فظ جافي الطباع ؟! وأحسب أن الرجل يدور في نفسه \_ وهو مدرك لذلك أو غير مدرك سيان\_ أن كل امرأة صديقة محتملة، أي أنها قد تكون في يوم من الأيام صديقة له، فمن سوء التمهيد لذلك اليوم أن يردها رداً سيئا. وليس هذا منطق العقل ، ولكنه منطق الطباع ، فإن من قلة العقل أن يكلف الرجل نفسه عناء التمهيدلصداقة كل امرأة في هذه الدنيا، ومن قلة العقل أيضاً أن يتوهم أن المراضاة هي التمهيد الذي لا تمهيدغيره ، فقد تكون الخشونة أفعل وأكفل بأن تبلغ الرجل سؤاله. على أنى لاأدرى ، فما زالت المرأة فيا أرى لغزا معقداً لاحل له. وعلى ذكر الكتب والمكتبة أقول إن من أغرب ما وقع لي في هذا البيت أن لصا تسور في ليلة صيفية إلى غرفة نومي ، وحمل كل ما على المشجب من ثياني وثياب امرأتي ، وكان حكيا عاقلا فلم يحاول أن يفتح خزانة أو صواناً أو غير ذلك ، لئلا يحدث صوتاً فنستيقظ . ولو عرف ما اتقى ولا بالغ في حذره ، فما عندنا شيء ندفع به عن أنفسنا \_ حتى ولا عصا \_ وقد سألني أخى بعد ذلك عما كنت خليقاً أن أصنع لوكنت غير نائم ، فكان جوابى الذي لا أتردد فيه : « كنت أتناوم ! » .

على أن هذا ليس بيت القصيد ، وإنما بيته أن اللص ترك ما كان فى جيوبى من أوراق ومفاتيح عند مخبأ فى الفضاء الذى يشرف عليه البيت ، فجاءنا بها حارس المخبأ فأكبرت فى اللص هذا الحرص على نبذ ما لا ينفعه ، وحمدت له أنه ألق بالمفاتيح والأوراق على مقربة من البيت ، ولكنى لما تأملت المفاتيح ألفيتها ناقصة ، فقد أخذ اللعين مفتاح باب المكتب الذى على السلم . فهوإذن ينوى أن يشرفنا بزيارة أخرى ! وضحكت وقد خطر لى أن لعله لص عالم ، أو من هواة الكتب ، ولم يسعنى إلا أن أغير القفل .

وأعود إلى المحمل الذى استطردت عنه فأقول إلى سألت نفسى هذا السؤال: «ماذا ترى يفعل هؤلاء الذين يفدون زرافات و وحداناً ليقفوا على الرصيفين المتقابلين فى انتظار موكب المحمل إذا علموا أن تاجراً سيشنق بعد ساعة فى ميدان باب المحلق وكان قديماً هو الميدان الذى يشنق فيه من يحكم عليهم بالإعدام، وقدراً يت اثنين منهم يشنقان، وكان أحدها أعى لسبب من الأسباب التى توجب الشنق ؟ هل ينتظرون المحمل أو يخفون إلى باب الحلق ؟! الشنق ؟ هل ينتظرون المحمل أو يخفون إلى باب الحلق ؟!

باب الحلق ، فإن موكب المحمل منظر مألوف ، وإذا مد الله في أجلهم فإنهم يستطيعون أن يروه في موسم الحج المقبل ، ثم إن مشاهدته لا تفيدهم شعوراً أعمق مما يستفاد من الحفلات العامة . أما شئق رجل في ميدان عام فيحرك عواطف أعمق ، فهو أولا قد اعتدى على الجماعة بقتل واحد منها مثلا ، وبالخروج على نظامها وقانونها ،ثم إنه بما اجترح يعد ــ إلى حد ما ــ ثاثراً متمرداً على الجماعة ، فلا يسع الجماعة الوادعة إلا أن تشعر بمقدار من الإعجاب في سريرة نفسها ، وحتى من غير أن تدرك أنها تعجب ، بقوته و بأسه وجرأته . ثم إن شنق واحد من الجماعة مظهر لسلطان القانون وسطوته ، فهو شيء رهيب له روعة . وأخيراً أحسب أن الشنق العلني يثير ويدفع إلى السطح الخشونة الكامنة في الجماعة ، والقسوة الفطرية التي يحجبها الصقل والتهذيب والنظام في العادة ، وقد يعرف القارئ أن الجماعة \_ كجماعة \_ أخشن وأعنف وأقل رحمة وأدنى مستوى على العموم من الفرد ، وقد لا تستطيع وأنت وحدك أن تعتدى على ذبابة ، وقد تسقط مغشيا عليك إذا رأيت دجاجة تذبح ، وقد لا يطاوعك لسانك على الدوران بكلمة نابية تقولها حتى الأعدى أعدائك ، ولكنك وأنت في جمهور كبير تلفي نفسك قادراً على العدوان باللسان واليد على من يعديك الجمهور بسخطه عليه ، فإن وجود

المرء فى جمهور يجعله طوع الروح العام فيصبح التيار السارى هو المسيطر عليه ، لا عقله ولا إرادته . ثم إن اندماجه فى خلق كثير يشجعه ويذهب عنه الحوف والجبن ، ويطمئنه . وقد رأيت مرة جماعة من الرجال يعابثون امرأة مجنونة معابثة غليظة ، ويضحكهم صراخها وعويلها وما تهرف به إذ يجذبون ثيابها ويلوون ذراعيها ، ويفعلون غير ذلك مما يصنع القط بالفأر ، ، فزجرتهم فكادوا يتركونها ويعنون بى دونها ، وأسمعونى من الكلام أفحشه وأقبحه ، فهضيت عنهم وأنا أحدث نفسى أنه لو لقيها واحد منهم بمفرده لكان الأقرب إلى الاحتمال أن يرثى لحالها وأن يجود عليها ويعطيها مما أعطاه الله .

ورأیت الأعمی یشنق فی باب الحلق ، وكنت فی طریق الله المدرسة ، فإذا الناس یضحكون ویصفقون وینكتون ، ویقذفون المسكین بكل بذیء من القول ، حتی النساء زغردن یومئذ ، وكن فی غیر هذا الجمع خلیقات أن یبكینه ویندبنه . ورأیت فی عرس قدیم — قبل جیل تقریباً — شابا من أولاد البلد یتجمع علیه لفیف من أمثاله ویعرونه من ثیابه — إلا السراویل — وكانت لیلة شتویة باردة ، ویرغمونه علی الرقص وهم حافون به راصدون له ، یحضونه علی مواصلة التثنی والتلوی ویصفقون ، وهو یبكی من الغیظ والحجل مما صار إلیه من ویصفقون ، وهو یبكی من الغیظ والحجل مما صار إلیه من

الذلة ، وبقية الناس يضحكون ويقهقهون وهم وقوف لينظروا ، وأصحاب العرس عاجزون عن حماية الفتى المسكين ، وأنا أتعجب له ماذا تراه صنع حتى استحق ذلك ؟ ولا أهتدى على كثرة ما سألت إلى جواب مريح ، فقد كان كل من أسأل يقول : والله لاأعرف ! وما داعى أن يعرف ؟ أليس حسبه هذا المنظر المسلى؟! وسمعت وأنا جالس إلى مكتبى أصوات التصفيق فكان هذا إيذاناً بمرور الموكب ، فانتظرت دقيقة ثم قمت إلى النافذة أنظر فإذا الشارع قد خلا إلامن الشرط ، والنوافذ ليس فيها وجه واحد بطل ! انحسرت الموجة وأعقب المد جزر ، وسيمد هذا البحر الإنساني مرة أخرى ويقبل موجه يرجف حين يؤذن الموكب بعودة فلننتظر .

## ١.

أرى من نافذتى على هذا الرصيف شعوباً شي لا يبدولى أنها تتعارف أو تتواطن، وإن كانت تتجاور فى حى واحد ، ولكل منها حياته الحاصة التي لا تشبه حياة الآخرين ، لا فى مطعم ، ولا فى ملبس ، ولا فيا ينشده إنسان فى حياته و يبغيه من دنياه . وأنا إذ أنظر إليها يخيل إلى أنى أرحل إلى بلاد بعيدة وإن كنت

لم أبرح مقعدى إلى جانب النافذة ، فسبحان ربى الحلاق !! أكل هؤلاء المختلفين الذين يأبون أن يأتلفوا ذرية آدم واحد وحواء مفردة ؟! . . عجيب هذا! على أنه ليس أعجب من أن يكون كل من الرجل والمرأة إنساناً من أصل واحد . وتذكرت قول «لن يوتانج » إنه يتعجب للمرأة كيف تستطيع أن تمشى على قدمين اثنتين وتقاوم ما يغريها من طبيعة جسمها بالمشى على أربع!

وتذكرت ما حدنني به الأستاذ العقاد مرة أنه قرأ لعالم من العلماء يرجح أن تكون أنثى الإنسان قد انقرضت لأسباب شتى ذكرها ، فسطا على أنثى حيوان آخر واتخذها له بديلا من أنثاه ؟ . .

وتذكرت أنى لقيت مرة إحدى بنات حواء التى لعلها مظلومة ، فسألتنى : « إلى أين » ؟

قلت: « إلى الأستاذ العقاد ، فهل لك فى زيارته معى ؟ . . » وكنت أعرف أنها تعرفه من كتبه فقالت : « وأنا هكذا ؟ . » وصوبت عينها إلى ثيابها وأجالتها فيها ، ورفعت كفها إلى شعرها تسويه .

قلت : « مالك ؟ »

قالت : « لا زينة ، ولا ثياب جميلة ، وشعرى منفوش ،

وشكلي « ملخبط وحالى اليوم حال »

قلت : « سبحان الله العظيم ! ولماذا تخصيني أنا دون خلق الله بمزية هذه « اللخبطة » ؟ .

وتعجبت للمرأة ، لماذا تعنى أول ما تعنى بمنظرها وكيف تبدو في عين الرجل ولا يعنيها أن يعجب أول ما يعجب بعقلها ، أو أدبها ، أو غير ذلك مما يجرى هذا الحجرى ، ولا ترى في هذا زينة ذافية لها ، أو جمالا هو حسبها . . ولو أن رجلا أثنى على عقل امرأة أو سعة اطلاعها أو حسن أدبها أو حكمتها ، أو حزمها في تدبير أمورها ، وأمسك وأقصر ، لسرها هذا وساءها في آن معا ، فأما أنه يسرها فلأنه ثناء والسلام ، وكل ثناء حبيب إلى النفس ولو كان بغير الحق .

حدثنى صديق ظريف أن رجلا أقبل على وال من ولاة الترك القدماء وراح يمدحه ويذكره بكل خير ، ويبدئ ويعيد في صفة عدله وشجاعته ومروءته وسخائه وعقله وأدبه وعلمه إلى آخر ذلك ، فقال الوالى — وكان مجربا عاقلا — : «اسمع يابنى ، أن كل ماقلت في كذب ، ولكنه لذيذ ، ووقعه في النفس حميد، فأعد يابنى ، أعد ، وأطل كيف شئت ! »

وأعود إلى ما استطردت عنه فأقول: ولكن المرأة خليقة أن يسوءها من مثل هذا المدح أنه لا يمتد إلى ثوبها وحسن تفصيله على قدها الرشيق وجمال لونه أو ألوانه ، وبراعة الافتنان في وشيه ، أو إلى حذائها ودقته ، أو جوربها الرقيق النسج الذي يشف عما تحته ، أو شعرها وتصفيفه ، أو عقدها أو قرطها ، أو عطرها وطيبها ، أو حتى وشمها إن كانت ممن يوشمن \_ على قلتهن \_ !

وإنى لأدرك أن هذا راجع إلى وظيفتها فى الحياة ، فما هى فى الأصل بأ دثر من أداة للنسل . وإن كان هذا لا يمنع أنها تستطيع أن تجارى الرجال فى بعض ما يعالجون . ولكن هذا دليل على ماذا . . أليس هو الدليل على الاختلاف الأصيل الذي يغرى بعض الناس بالقول بأنها مخلوق آخر ؟

وتحت نافذتى اليوم معرض أزياء وأذواق ، فإنه الأحد ، والساعة العاشرة ، والنساء كثيرات على الرصيف فى حلل شى ، ومع بعضهن حقائب صغيرة أو سلال فيها على الأرجح طعام وشراب ، ومع بعضهن أزواجهن أو إخوتهن أو أصدقاؤهن ، وفيهن العجوز والصغيرة والنصف ، ولكنهن جميعاً فى حفل من الزينة ، وليس بينهن مصرية إلا أن تكون عابرة سبيل ، ومن أين تجىء المصرية وهي لا يخرج إلا لقضاء حاجة أو زيارة أو سينها أو نحو ذلك ، ولا تحسن أن تقضى ساعات الراحة أو يومها أو أيامها إلا في بيتها ، وفى مباذلها ؟ . . ومن المصريات من لسن كذلك ،

ولكن هؤلاء نادرات ، والنادر لا حكم له ولا قياس عليه .
وتساءلت وعيني على هذه الثياب الحسنة ، عن المصرية — في الأغلب والأعم — كم دقيقة أو ثانية يراها بعلها في مثل هذا الهندام الجميل ؟ . . وقلت في جواب ذلك إنى أحسب أن عامل الترام أو البائع في دكان ، أعرف بثياب المرأة من زوجها ، وأطول رؤية لها في زينتها .

وإنها لمسكينة معذورة ، فما علمها أحدغير ذلك ، ولعلها ما كانت لها قدوة غير أم جاهلة .

عرفت فتاة حرة كريمة الأرومة والمنبت ، وإن كنت أنا لا أجعل بالى إلى هذه الأصول التى يكثر اللغط بها ، ولا أعبأ بها شيئاً ، ولا أرى الناس إلا سواء ، وإن كانوا يبدون متفاوتين أشد التفاوت ، وأنا عدو لدود لكل من يرفع طبقة فوق طبقة ، ويفرق بين الناس فيقول هذا كريم الأصل وهذا لئيمه .

ما علينا . وكانت هذه الفتاة عصرية مثقفة ، وأسلوب حياتها في بيتها على أحدث طراز كما يقولون .

ودعيت إلى الاحتفال بزواجها – أو على الأصح بكتابة العقد – فقد آثر القوم كما هي العادة أن يرجئوا ليلة البناء أو الجلوة حتى يعدوا للفتاة ما تجهزبه ويحتاج إليه في وجهنها الجديدة. وفي تلك الليلة رأيت ما لا يندرأن يرى مثله ، ذلك أنهم زوجوا

الفتاة هذا الشاب على أن يزوج هو أخاها أخته بغير مهر فى الحالين وكان هناك طعام وشراب ، فأما الرجال فكانوا فى غرفة وحدهم وأما النساء فكن فى غرفة أخرى ، ولكن الباب بين الفريقين مفتوح ، وهؤلاء وأولئك يتبادلون الكلام والتحيات والنكات والنظرات ، فلا أدرى لماذا كان الفصل ، إلا أن يكون السبب أن الرجال وضعت أمامهم رواقيد الشراب وحرم النساء مثل ذلك . على أنى كنت أشعر أحياناً بغمزة خفيفة ، فألتفت فإذا فتاة صغيرة تبتسم لى ، ثم تشب وإن كنت قصيراً كما يعرف فإذا فتاة صغيرة تبتسم لى ، ثم تشب وإن كنت قصيراً كما يعرف القارئ أو لا يعرف وتهمس فى أذنى أن فلانة أو علانة ترجو الشراب ما لبثت أن صارت تنتقل علانية من غرفة إلى غرفة . الشراب ما لبثت أن موصداً لما كان له غناء .

ومرت بى العروس بعد ذلك ، فتحدثنا حيناً فى أمور شى ، إلى أن أفضى بنا الكلام إلى الأزواج ، فخطر لى أن هذه فرصة تغتنم وقلت لها: « اسمعى ياعروسنا الجميلة ، إنى أكبر من أبيك سنباً ، وأحسبنى أيضا أعرف منه بالحياة وأخبر ، فإنه لا يعرف من دنياه إلا البيت والمقهى ، فهل تقبلين نصيحة منى ؟ . . احذرى أن يراك زوجك صباحاً أو ظهراً أو مساء باختصار فى أى ساعة من ساعات النهار أو الليل فى مباذلك أو فى

ثياب رثة ، أو غير جميلة . فإن بيت الرجل موئله ، وهو يبجب أن يبجد فيه ما يشهى ، فلا تحمليه على المقارنة بين ما يراه فى يبته من الرثاثة ، وما تأخذه عينه فى الطريق من مظاهر الجال والفتنة ، فينكر منك ذلك وينصرف عنك ، ويزهد فيك ، وتتطلع عينيه إلى سواك . واحرصى على تجديد نفسك له بكل وسيلة حتى لا يمل ، فإن الملل شر آفة . والمهم أن يجد عندك ومنك كل ما يتطلب ولا يشعر بحاجة يخطئها أو لا ينالها فى بيته ويضطر أن ينشدها خارجه » .

ومضى عامان ، ولم أر وجهها فى خلالها ، ثم زارتنى مرة أخرى ، وأخبرتنى أن لها فى بيت أبيها أياماً ، وأنها «غاضبة»، فسألتها عن السبب فتلعثمت وتلجلجت ، فأعفيتها من الجواب. فقد خنت السبب فى جملته ، وعلى وجه العموم ، وقلت لها: «هل عملت بما نصحت لك به ؟...»

قالت : « نعم بالحرف »

قلت : « ولا شكوى له أو تأفف أو تبرم من هذه الناحية؟.»

قالت: « كلا »

وقلت : « وتحبينه و يحبك ؟ »

قالت: «نعم»

قلت : « اسمعى . ما أرى إذن إلا أنك تفسدين حياتك

بعتادك وقلة عقلك. ألم أقل لك احذرى أن تحرميه شيئاً فيضطر. أن يطلبه خارج بيته . . لماذا تقذفين به إلى الشارع وتحوجينه إليه ؟ اسمعى منى وارجعى إليه ، واعذريني إذا كنت أعظك وأثقل عليك ، فإنى أضن بك على الحيبة ».

قالت: « ولكن كيف يمكن أن أرجع وهو لا يأتى ؟ » قلت: « آه الكرامة! طيب ياستى . سأجيئك به فتهيئى للقائه والرجوع معه بلا كلام وكونى له ومعه على ما يحب » . وأحسبها سعيدة أو راضية فما رأيتها بعد ذلك ، وإن كنت أشتاق إلى المعرفة فإنى أحس أنى مسئول عنها إلى حد ما ؛ ألست قد علمتها ما تعلمت ؟!

## 11

ماذا وراء هذا الظاهر الذي يبدولنا أو الذي تدركه حواسنا ؟ أو ما هي الحقيقة الكامنة وراء هذه الظواهر التي نحسها أو نجتليها ؟ في هذا ذهبت أفكر يوماً ، وأنا جالس إلى نافذتي ، فقلت لنفسي إن الله جلت قدرته قد خلق لنا عيوناً تشبه عدسة آلة التصوير ، ولو شاء غير ذلك لكان له تعالى ما أراد ، وكان من المكن أن يجعلها كالمجهر الذي ترى به الجراثيم وما إليها مما

لايتبدى لعيوننا العارية. ولو فعل جل وعلا دلك لاختلف الكون فيما ترى عيوننا حينا ، ولكان غير الذى نراه الآن . ولو شاء لجعل لنا آذاناً أقوى فسمعنا أصواتاً كثيرة من حيث لا نحس الآن إلا السكون التام . وكان يسعه سبحانه أيضاً أن يزودنا بحواس أخرى غير الحمس التي آتانا إياها ، ورزقنا عشراً مثلا فنصبح بها عمالقة ونرتفع بفضلها فوق طبقة البشرية كما نعهدها في أنفسنا .

وذهبت أفكر فى قصور حواسنا ، وقلة جدواها ، وخطأ ما تفيدنا من العلم ، فقلت لنفسى إن الغين العارية ترى مثلا سطحاً مستوياً ، ولا تستطيع على فرط التحديق أن تتبين إلا أنه أملس ناعم مصقول ، ولكنا لو جئنا بميكر وسكوب قوى ونظرنا به لوجدنا هذا السطح الذى بدا لنا ناعماً أملس ، مضرساً وعراً غير مستو ذا تلال وأودية ، فأيها أولى بالتصديق؟. العين المجردة أم المجهر الذى يرينا ما لا يسعنا أن نرى . إنه لا يسعنا فى حياتنا العادية إلا أن نأحذ بما ندركه بهذه الحواس القاصرة ، ولكنه لا يسعنا أيضاً إلا أن نؤمن بصحة ما كشف لنا عنه العلم ، وأن نسلم أن ألكل شىء فى هذه الدنيا وجهين : ظاهراً وهو الذى لا تستطيع الحواس أن تعدوه ، وباطناً أو حقيقة ، وهو الذى يهدينا إليه الحواس به من أدوات العلم الحديث . فنحن لا ندرك سوى ما نتوسل به من أدوات العلم الحديث . فنحن لا ندرك سوى

جانب يسير محدود ، حين نقته مر على المحدود الحواس ، وليس الذي ندركه بحواسنا ، بالقياس إلى الحقيقة التي و إع المظهر ، إلا كالتياب التي نرتديها ، وتنطوى علينا ، ونشابنا وتحجبنا . وما تدلنا الحواس إلا على القليل القريب المتابا . والمحجوب عنها أكثر ، فلا مفر لما من توسي نطاق وعينا جا إذا أردنا أن ندرك شيئاً ما على حقيقته .

وتذكرت وأنا أفكر في هذا ما كان أستاذنا في المدسة يقوله لنا فنستغربه ، ونصدقه لأن إثبانه سهل ، وذلك أن إدا تكان قطاران يجريان في اتجاه واحد ، وبسرعة واحدة ، فإن الراكد ، في أحدهما يخيل إليه أن القطار الآخر ثابت لا حوكة له ، فلي اكتنى المرء بما يفيده النظر وحده لغلط وركبه الوهم . فلا سبيل الحقيقة إذا كان المعول على الحواس وحدها . وشاهد ذلك حكاية العميان الذين صادفوا فيلا ، فوقعت يد أحدهم على خرطومه ، ويد ثان على ساقه وهكذا ، وقال عنه كل منهم ما أفاده إحساسه بالعضو الذي لمسه .

وأنظر إلى بعض الأشياء فأراها ثابتة ولا يبدو أنها تتغير ، وألمسها وأتحسسها وأجسها فلا أخرج بغير ذلك ، ولا يخابلني شك في استقرارها والتزامها حالة لا تعدوها ! ولكن العلم يقول لى إن في هذه الأجسام التي أراها ثابتة حركة مستمرة ، وإن عناصرها

المحجوبة لا تنفك تتنقل ، وإن ما يسمى «ألكترونات» لا تفتأ تدور ، فكأن هذه الأجسام المادية ليست فى حقيقتها سوى ميادين نشاط دائم سريع ؛ ويقول العلم أيضا إنه ليس فى هذا الكون المهول كله حالة سكون مطلق ، وإن ما يبدوأنه سكون إنما هو وهم وخيال . أو كما يقول أنيشتين : إن السكون إنما هو « مظهر » سكون .

فهناك فى كل شيء عناصر دوارة أبداً وعناصر دائمة الاختلاج، حتى الوعى الإنسانى نفسه لايزال فى حركة مستمرة من الإحساسات والخوالج والخواطر . وليس لخاطر أو خالجة من الحياة والوجود إلا برهة قصيرة ، والخوالج تتلاحق وتتوالى بكثرة لا يأخذها عد ، وهى تولد وتموت ، كما يولد الناس ويموتون ، سوى أن آجالها هنيهات لا تعرف لها — لضآلها — قياساً زمنياً .

ثم ماذا ؟ .. ماذا يؤدى بنا إليه العلم الحديث والفلسفة الجديدة ، أو قل التفكير القويم المهج ؟ . . إن خواطرنا ليس لها وجود ثابت أو بقاء ، وهي تذهب ويخلفها غيرها مما يشبهها ، ولكنه لا يطابقها ، ومن هنا يتولد إحساسنا بالاستمرار . ومن هنا أيضاً يمكن أن نقول إن الكون ليس في حالة ثبات ، بل في حالة صير ورة مستمرة ، لأن الحركة تنطوى على تغير ، فهذا الكون الذي يبدو إلنا ثابتاً ركيناً متيناً وطيداً ، هو في الحقيقة الكون الذي يبدو إلنا ثابتاً ركيناً متيناً وطيداً ، هو في الحقيقة

حركة جارية – بهذا يفول العقل وبغيره تنبئنا الحواس.

ويخيل إلى من يتتبع العلم الله يث أنه تناول المادة وفتهمها فألفاها خاوية ، فإنها على قوله ليست إلا ألكتر وفات تتحرك ولا تفتر . ومؤدى هذا أن الأرض التي نمشي عليها دنبني فرة اونز رعها ونأكل ثمارها وننعم بخيراتها ، فضاء فارغ ، وأن حراسنا هي التي توهمنا أنها مادة مهاسكة . ذلك أن العلم الحديث بقسم اللذرة التي كانت لا تنقسم ، ويقول إنها « ويتات ، وتسأل موجات لماذا ؟ . . فيجيبك العلم إنها على التحقيق اي . . موجات لمادة ، وإنما هي موجات لنشاط . غليس الكون إذن مادة ، وإنما هو حالات تحدث وتتعاقب ، ونحن نعيش في كون عبارة عن « قوة » دائمة الحركة ، وأعجب ما فيها أنها تبدو لنا شيئاً أو مادة .

وتسأل عن «النشاط» ، فلا تهتدى إليه فى ذاته ، وإنما يقولون لك إن مظاهره هى الصوت والحرارة والضوء ... إلخ . أما النشاط نفسه ، النشاط المحض . فما اهتدى إليه أحد لأنه ليس إلا فكرة ، وما رآه العلماء والباحثون ، وإنما رأوا مظاهره من الصوت والحرارة والضوء إلى آخر ذلك ، إذ كانوا قد عجزوا إلى الآن عن عزله وتجريده ، فهو فرض يفترض لا أكثر ، ولكنه لم يتبد قط والنتيجة أنه ليس ثم وجود مادى ، وإنما نحن نفكر

ونحس فتبدو لنا هذه الدنيا . ويرقد العقل والإحساس ، فتزول هذه الدنيا . فالدنيا موجودة ما بقى العقل فى يقظة ، وهى تختفى وتفقد وجودها إذا نام العقل أوكف . وليس لشيء فى دنيانا وجود مستقل عن عقلنا ، ولا حقيقة قائمة بذاتها . وليس من الليسور أن نفصل ما يحيط بنا من العالم الخارجي عن ذواتنا ، وإنهما لمنفصلان فيما نحس ونرى ، ولكنهما شيء واحد أو مرتبطان ، يكونان معا ، ويزولان معا ، ولا بت للعلاقة بينها ، ولا يمكن أن يحس المرء بنفسه وحدها غير مقرونة إلى ما حولها .

ولا داعى للمضى فى هذا الضرب من التفكير فإنه خليق أن يطير العقل ، ويعصف باللب. وهل مؤداه إلا أنك لست بشىء، وأنك لا أكثر ولا أقل من مظهر نشاط لألكتر ونات ولا أدرى ماذا أيضاً ... ولكنه على ثقل وطأته على النفس يفيدنا فهما للحياة قد يكون أقرب إلى الصحة ، أو هو على الأقل أصح من فهم القدماء لها أو أحرى بأن يصرفنا عن الأخذ بما ذهب إليه العلماء السابقون من الآراء والنظريات التى نقضها المحدثون ، ولا سنيا أنشتين صاحب نظرية النسبية . وقد يجيء غيره من بعده فيهدم ما بناه ، ويحاول أن يستظهر برأى جديد ، فإن عقولنا فيهده ونظراتنا قاصرة والأمركله أمر اجتهاد فى التفسير والتعليل .

للكاتب الفرنسي المشهور «أندريه موروا» رواية بارعة يسميها « كليا » يصف فيها حياة رجل تزوج امرأة أحبها فأرته النجوم في الظهر الأحمر وسودت عيشه ونغصت حياته ، وجعلت من نفسها له عجلا يعبده من دون الله ، ثم طلقته وفارقته ، ومضت الأيام فأحب امرأة أخرى ، وكانت ألين عريكة وأسلس قياداً وأطوع في العنان ، وكان دأبها أن تتحرى مرضاته وتتوخى مسرته ولاتفعل إلا ما تعتقد أنه يرضيه ويريحه ، ولم تكن تعصى له أمرآ أو تخالف له مشيئة . ويقول « موروا » إن هذا الرجل وضع بياناً بما يحب وما يكره من هذه المرأة ، فكتب في ناحية ما يحب: أنه معجب بإخلاصها ووفائها له وتعلقها به وحرصها على راحته وهناءته إلى آخر ذلك ، ولكنه يكره منها أنها لا تتشيطن أحيانا ولا تتدلل عليه ولا تعذبه ولا تظهر له الجفوة ولا تثير غيرته ولا تحرك حبه الذي يركده الهدوء والذي يكاد يأسن من فرط السكينة ، وأنه يشتهي أن تثير غضبه مرة أو تبعثه على الحسرة أو الأسف إلى آخر هذا أيصا مما تستطيع المرأة أن تتشيطن به وتركب يه الرجل من ضروب العبث الذي تغريها يه طبيعنها إذا ساعفتها

الدربة وسعة الحيلة . وأظن أن هذا تصوير صادق لحال الرجل والمرأة . ولعل صاحبنا الذي وصفه « موروا » في روايته قد ألف التعذيب وطال اعتياده له ، فهو يحن إليه ولا يستطيع أن يروض نفسه على الحلومنه ، فإن الإنسان مع الزمن لا يلبث أن ينقلب حزمة من العادات، وهذا هو بعض الفرق بين الشباب والشيخوخة فإن الشاب لايزال مستعدًا للتحول والتنقل ، ولكن الكهل يعجز عن ذلك في الأحيان الكثيرة . وأذكر من أمثلة ذلك أن أعصابي أصبحت منظمة على ساعات الليل والنهار . فأنا حين أفتح عيني لأول مرة في الصباح الباكر أعلم أن الساعة السادسة ، ولا أحتاج أن أراجع الساعة التي اعتدت أن أدسها تحت الوسادة .وعلى ذكر ذلك أقول إن النوم لا يواتيني الآن إلا على دقاتها . ولقد تعطلت مرة واحتاجت إلى الإصلاح فأصبت بالأرق. وبلغ من انتظام عاداتي ووقوعها في مواقيتها المضبوطة أن صار في وسع من شاء أن يضبط ساعته على ، كما كان الناس يضبطون ساعاتهم حينا يرون « كانت » الفليسوف الألماني وهو خارج إلى رياضته اليومية ، وكلما هنالك من الفرق أنى لست فليسوفاً ولا شبهه. وأذكر أنى قرأت منذ عدة سنوات قصة قد يظها بعض الناس أدخل في باب المبالغات والتهويلات التي يقصد بها إلى المزاح منها في باب الحقائق الجافة التي تصلح للمعامل . وتلك - على قدر ما أتذكر \_ أن رجلا كانت له زوجة طويلة اللسان جداً فكانت تصبحه وتمسيه باللعنات والشتائم ، والإهانات والتأنيب المر ، والطعن الوجيع ، والقدح الجارح . وكان في أول الأمرينفر من ذلك ويثور عليه ، ويهيج بها من فرط الألم ، فيصب عليها مثل ما تصب عليه ، ولكنها كانت أقدر منه ، وأطول باعاً في الشتم ، وأصبر على المواظبة ، وأوفر محصولا في باب البذاء ، فاستخذى ، وألف ذلك على مر الأيام حتى صار لا يواتيه النوم إلا على صوتها المتدفق ببراعات الهجو ، ومبتكرات الشتم والقدح واللعن . ثم توفاها الله بعد أربع وعشرين سنة من هذه الحياة، فأقبل عليه آله وإخوانه يهنئونه بالنجاة من لسانها الطويل ، ولكن الرجل تضعضع وانهد كيانه وتقوض بنيانه ، وتلفت صحته ، فراح يعرض نفسه على الأطباء فلم يجده علاجهم ، ولم تؤثر فيه منوماتهم . ثم أشار عليه لبق ذكى من أصدقائه ، أن يلتمس له زوجة كالأولى ، فحار الرجل ولم يدر أين يجدها . وراح ينشد طلبته بين الأرامل ، إذ كانت الفتيات الأبكار ـــ لعدم خبرتهن - لا يصلحن للاضطلاع بهذه المهمة الجسيمة . وأخيراً جاءه صاحب له ، وأبلغه أن امرأة من « الطراز الأول » توفى زوجهاعنها أمس فعليه بها . فشرع يتودد إليها ، ولم تمض بضعة أشهر حتى فاز بها . ولكنه وجد صوتها ضعيفاً لا يبلغه وهو

لى الحديقة . فصار يعمل كرسيه إليها ، ويجلس قبالتها يشرب لعناتها، ويعب فيا يطول به لسانها عبّ الظمآن ، غير أنها لم تكن مع الأسف سوى صدى ضعيف لذلك الصوت الزاخر الذى أخرسه الموت . وكانت المرأة تبذل أقصى ما يسعه طوقها نصف ساعة أو نحو ذلك ، ثم تحس بالفتور فتمسك ، فيفتح الرجل المسكين عينيه ويقول متسائلا أو مستحثاً لها : وأنت هنا ياعزيزتي ؟ » .

فتقول . « وأين كنت تحسبني أيها الغر المغفل ؟ »
فينشرح صدره ويبدو البشر والسرور في أسارير وجهه ويعتقدأنه
سينام في ليلته نوماً هنيئاً ، ويقول لها : «تكلمي ياعزيزتي فإني مصغ إليك»
ولكن بئر سفاهتها تكون قد تشفت ، وبعد لأى ما تستطيع
أن تجود عليه بما يملأ ربع ساعة ، فكان الرجل يراها تسكت ،
فيهز رأسه ويقول لنفسه : « كلا. . لقد كانت زوجتي الأولى —
غليها ألف رحمة ورحمة — درة يتيمة » .

وكان إذا أراد النوم لا يزال يستحثها ويستثيرها لتسح عليه بالشتم ، فيقول لها مثلا حين يبدو عليها الفتور ، ويثنى رأسها النعاس : « نعم ياعزيزتى . . إن بالى إليك . لقد كنت تحدثينى عن فلانة وكيف كنت أحملق فى وجهها على الطعام ولا أحول نظرى عنها إعجابا بجالها » .

فتهيج به تمطره صيباً من اللعنات الحرار التي تحيي نفسه ، وتنعش روحه ، ولكن السحابة سرعان ما كانت تقلع ويعود إلى الجو صفاؤه البغيض ، وإلى الليل هدؤه الثقيل ، وإلى قلب ذلك المسكين حنينه إلى لسان زوجته الأولى ، وبذاءتها المحبوبة ، فيقول : « هل رأيت فلانة في ثوبها الجديد؟ تالله ما أشد انسجامه على قوامها الرشيق .. لقد أخذت قلبي معها حين سلمت عليناالبارحة». فتكر عليه بنفس متقطع وصوت محشرج من فرط الإعياء ، فيرميها بآخر سهم في جعبته ويقول : «أسمعت ما قالت فلانة في فيرميها بآخر سهم في جعبته ويقول : «أسمعت ما قالت فلانة

فتفتح عينيها وتسأله: « أضحكتك أيها الخائن ؟ . . أتقول أضحكتك أيها الكلب ؟ »

فيك ؟ . . لشد ما أضحكتني والله . . »

فيستبشر ويقول: « وكيف لا أضحك وهي تقول إن لك وجها كالسردينة ؟ »

ويغمض عينيه ويرهف أذنيه لسماع المشتهى من السباب وليتقى أمواج البذاء الصاعدة الهابطة بسوء القول فيه، ولكن البقية الباقية من قوتها لا تلبث أن تنفد ، فيتحسر الرجل على النعيم الذى زال ، ويظل إلى الصباح أرقاً يصعد آهاته وتأوهاته على ما فقد حين ماتت زوجته الأولى ، ويتأفف مما صار إليه بعدها من الضيقة في هذه الدنيا التي لا يحسن الناس فيها الشتم المريح .

وهذا مثل سقته بقدر ما ساعفتني الذاكرة كشاهد على فعل العادة ، وكيف تنبت وتتأصل مع الزمن ، ولا شك أن فيه إسرافاً وشططاً ، ولكن الاسراف هنا ليس من الخطأ بل المراد به التوكيد . وأعود الآن إلى « موروا » وصاحبه الذي تضجره الراحة ويسئمه خلو البال من متاعب الحياة الزوجية ، فهو يشتهي أن تتدلل زوجته عليه، وتتشيطن أحياناً لتعفيه من الركود، ولتبعث في نفسه الحركة وتثير في قلبه الشعور بالحياة وحبها من طريق الكفاح ، فأقول إنى أنا لا أنقم من الحياة الزوجية ما ينقم ، وإن كنت لا يسعني إلا الاعتراف بأني أمل أحيانا طول العهد بالراحة ، ولكني لا أشتهي - كما يشتهي هو - عذاب القلب ووجع الرأس. ومهما يكن من ذلك فإن الواقع أن شكوى صاحبنا ليست فردية ، وكل رجل إذا اطلعت عل سريرته ــ يشكو فيما بينه وبين نفسه شيئاً من هذا ، وكل امرأة \_ إذا اطلعت على سريرتها ــ يدور في نفسها الإحساس بالملل من تشابه ألوان الحياة وتكررها وعدم تنوعها ، ولو أمكن أن تكون الحياة الزوجية \_مع الطول والاستمرار \_ أكثر تنوعاً ، وأن تخلو من الاطراد الدائم الممل وأن يعتور صفحتها ــ في بعض الأحيان وإلى الحد الكافي فقط \_ مقدار من الاضطراب يجعلها أنشط وأحفل بالحركة ويكسبها بعض ما فقدت من الجدة ، لصارت أمثع

ولكانت حقيقة بأن تكون أهنأ لأن دوام الحال الواحد يفضى بها إلى الركود ، والركود يبلد النفس ويفقدها الشعور بنعيم هذه الحياة ، ولكن المصيبة أنك لاتستطيع أن تضع حدًا للاضطراب يقف عنده ولا يتعداه ، فلست تأمن أن تطغى موجته فتغرق فيها وتسوء العاقبة . على أنه يجب أن يكون مفهوماً أن الحياة الزوجية ، ليست هي التي يرجع إليها ما يشعر به الرجل والمرأة من الملل والسآمة ، فإن كل حالة تطرد وتستمر على وتيرة واحدة تكون باعث ملالة وعلة ضبجر ، ولذلك يضجر المرء من عمله ، لا لأن العمل في ذاته يثقل عليه ، بل لأنه يرى نفسه يذهب كل يوم إلى مكان واحد من طريق واحد ، ويباشر عملا لا يكاد يتغير في أوقات لا تختلف وبطريقة لا تتنوع ، فتنتفخ مساحره ويشعر بالزهد ويحس بالحاجة إلى تغيير أسلوب حياته كله ، وهذه هي مزية الأجازات والبعد زمناً عن العمل الذي يزاوله المرء، ولعل خير ما ينفي الملل عن الحياة الزوجية أن تكون هناك أجازات للزوجين يقضيانها منفردين، فإن ذلك خليق أن يكون أشوق وأشحذ للرغبة وأبعث على الحنين إلى استئناف الحياة المشتركة. على أن عقدة العقد في الحياة المشتركة بين الرجل والمرأة ليست هذه ، بل مسألة أخرى ، وتلك أن المخلوقين مختلفان في الحقيقة ، ولكل منها حياته ووظيفته فيها ، واختلاف الوظائف في الحياة

يؤدى إلى الاختلاف في أساليب التفكريوسوفي كالمجاه المحمل ، ومع هذا الاختلاف الجسيم يجب أن يتفق الرجل والمرأة ويتفاهما ويتسايرا ليسعدا ، وينبغي أن تطرد حياتها المشتركة على الرغم من اختلافها في مجرى واحد . فكيف يتيسر ذلك ؟ . . هذه هي المسألة كما يقول « هملت »، وحياة الرجل مدارها غريزة المحافظة على الذات لأن عمله في الحياة هو السعى والكفاح والنضال ، وهو يستهدف للمصاعب والمهالك والتاف والبوار ولا يسعه إلا أن أن يعمل جاهداً لاتقاء ما يعرض له من ذلك كما يعمل جاهداً للكسب والفوز ، ومن هنا قويت غريزة المحافظة على النفس ، لأن عملها دائم ونشاطها غير منقطع. وللمرأة حياة أخرى ووظيفة غير هذه \_ إلى الآن على الأقل \_ وأكبر ما هو معهود فيه إليها هو حفظ النوع والحرص على أن تظل هذه الدنيا عامرة بنسل أبينا آدم . وقد تزاول مثل ما يزاول الرجل ، فتسعى وتكافح وتنافس وتكسب الرزق وتقوم بأود الأسرة ، ولكن عملها الأكبر سيظل هذه المحافظة على النسل ، ومن هنا قويت في المرأة غريزة المحافظة على النوع ، وليس معنى هذا أن غريزة المحافظة على النوع شيء لا يعرفه الرجل ، وإنما معناه أن الغريزة الفردية فيه أقوى من أختها ، كما أن الغريزة النوعية في المرأة أقوى من الغريزة الفردية ، وهذا هو سر الاختلاف بين الجنسين ، وهو

اختلاف له مظاهره الجسمية ، فليس هو تن الأوهام وليس القول به من الآراء التي تحتمل النقض وتتسع للمكابرة . وهذا الاختلاف في الطبيعة يفضي حمّا إلى اختلاف مثله في نظر كل منهما إلى الآخر ؛ وأضرب مثلا فأقول إن حب الرجل للمرأة معناه أنه يريدها خالصة لنفسه لينعم بها وحده ويستأثر بالمتعة المستفادة من جمالها . أما حب المرأة للرجل فمعناه أنها رأته -بغريزتها لابعقلها فلا دخل للعقل هنا – أحق رجل بأن يعينها على أداء وظيفتها ، أى الإتيان بنسل صالح في الدنيا وبقائها عامرة بهذا النسل ، وهي لا تفكر في ذلك كما لا يفكر الرجل ف الأمر ، لأن العمل والوحي هنا للغريزة لا للفكر . فالرجل يحب نفسه حين يحب المرأة ، أما المرأة فانها تسعى للتضحية الكبرى حين تحب الرجل ، فهو لهذا أناني في حبه وهي لهذا مضحية في حبها ، وهي تحتمل المكاره في سبيل الحب لأن حبها تضحية كبرى ، فأولى بها أن تصبر على التضحيات الصغرى . أما الرجل فهو كما قلت أنانى فلا صبر له على تضحية ولا احتمال منه لعذاب إلاوهو كاره أو عاجز عن الفوز بالراحة ، لأن طبيعة حبه لا تسمح له أن يفهم هذه التضحية ولا تجعله مستعدا لها . وأنا أتكلم عن الأصل لا عما يعرض من الشذوذ . ومن هنا كانت المرأةُ أوفى وكان الرجل أغدر بالمعنى الشائع لا الحقيق . فإن الوفاء من

الرجل إفلاس نفسي وخيانة لطبيعته التي فطر عليها أو التي نمت فيه بفضل أسلوب حياته . وهذا هو الأصل ولذلك رأينا الرجل في تاريخ الإنسانية يتخذ المرأة والمرأتين والثلاث والأربع ، وتكون له الجواري فضلا عن الزوجات أو من هن في حكمهن ، ولم نر المرأة تتخذ من الرجال ــ أعنى الأزواج ــ اثنين أو ثلاثة أو أربعة إلا أن يكون ذلك أى أن تصاحب غيره سرا وخفية ولعلة ولكن الرجل لم يكن يصنع هذا سرا بل جهراً ، وكان يقيمهن في بيت واحد ، وكانت المرأة ترضى وتذعن وتسعى سعيها لتكون هي الأثيرة المحبوبة لا الوحيدة ، وكان الرجل لا يكف عن الاشتهاء والتطلع إلى غير الموجودات والتبرم بالموجودات، وهذا هو قضاء الطبيعة وحكم الفطرة\_أوما صاركالفطرة\_في الرجلوالمرأة . فالوفاء ــ فيما يتعلق بالرجل ــ أكذوبة ومنافاة للطبيعة كما قلت غير مرة ، ولكنه ــ فيما يتعلق بالمرأة ــ صدق وإخلاص للطبيعة ، ومن هنا أن المرأة لا تزال تنهم الرجل بالغدر والتحول والتقلب وقلة الثبات ، وهذا هو تفسير الغيرة الشديدة من جانب المرأة ، وهي غيرة لا تقاس إليها غيرة الرجل مهما عظمت ، لأن غيرة الرجل على المرأة هي كغيرته على كل ما يملك ، فإذا آمن أن يضيع ملكه لم يبال ما دون ذلك مبالاة تذكر ، فغيرته في الكليات لا في الجزئيات والتوافه ، ولكن غيرة المرأة مرجعها

إلى إدراكها – بغريزتها الذكية التي تهديها في حياتها – أن الرجل لا يستطيع الصبر على الوفاء ، ولا يملك إلا أن يتحول ويتقلب في حبه ، وإلا أن يصرف قلبه من هنا إلى هناك. فكل حركة منه أو لفتة نذير منه عندها بوشك هذا التحول وبفقدان ما كان لها عنده من مقام ومنزلة وإيثار ، وبعودتها واحدة من مئات الآلاف اللواتي لايباليهن أو بحفلهن ولا يحسهن أو يفطن إلى وجودهن . فهي غيرة على الوجود وكل ما ينطوي عليه من الحقوق والمزايا، ولذلك لا تنفك مشبوبة مضطرمة. وقد يتغير كل هذا وتتقارب الطبيعتان تبعاً لتغير الزمن الذي دفع بالمرأة إلى ميدان السعى والعمل وحملها على مشاركة الرجل فما كان يستأثر به. ولكن حدوث هذا التغيير يحتاج إلى أحقاب طويلة علمها عند الله ؛ وإلى أن يحدث هذا التغيير تبقى مشكلة الوفاق قائمة بين الرجل والمرأة ويبقى عسرها كما هو الآن ، وما أظن الحب حينئذ يكون كما هو الآن بل لا أدرى كيف يكون هذا الحب. فإن الاختلاف لا التوافق والتطابق هو الذي يجذب الرجل إلى المرأة و يجذب المرأة إلى الرجل ، فإذا صارا شبيهين وأصبحا ندين وقريعين فكيف ينشأ بينها الحب الذي ينشأ الآن؟!

ومشكلة أخرى جاءنا بها العصر الحديث والتطور الجديد في حياة الجنسين وعلاقاتهما. فإن القناعة ترجى مع الحجاب ،

ولكنها مع السفور والاختلاط عسيرة . ذلك أن المرأة كانت لا ترى إلا رجلها ، وكان الرجل لا يكاد يرى إلا امرأته ، فإذا رأى غيرها لم يكد يرى إلا الثياب التي هي ملفوفة فيها ومحجو بة تحمها ؟ وفي وسعنا أن نقول على كل حال ... مع شيء من التجوز لا يؤثر في القضية \_ إن الرجل كان مقصورا على امرأته والمرأة كانت مقصورة على رجلها من حيث الاختلاط والمعايشة وما ينطويان عليه ، ولكن الحال اختلف الآن بعد أن برزت المرأة سافرة تغشى المجتمعات وتختلط بالرجال وتكون معهم ومثلهم فالرجل يرى آلامه ما لم يكن يراه والمرأة كذلك. وقد كان الرجل في نظر المرأة مثلقها الكامل لأنها لم تكن تعرف سواه ولم تبل منها الكامل، لأنها للا يمكن أن يكون مثلها الكامل، لأنها تطلع على حياة غيره كما لم تكن تطلع ، وتعرف كيف يكونون في كلحال ، غير أن من العبث أن تطمع أمة في حياة كريمة أو عزيزة أوما شئت غير ذلك إ اكان نصفها معطلامحكوما عليه بالسجن والاستعباد والذل وعدم الكفاءة للحياة، مقضياً عليه بالحرمان من الحرية التي هي حق كل موجود ، والاستقلال الذي هو ميراث طبيعي للإنسان . ثم إن الحجاب من ناحية أخرى يحرم المرأة الفرص اللازمة لفهم الرجل ، وهي لا تستطيع أن تفهمه إلا إذا درسته ، ولا سبيل إلى الدرس إلا بالمخالطة والمعاشرة . فإذا المتنع ذلك – وهو يمتنع مع الحجاب – كانت النتيجة أن المرأة تكون مكافة أن تعاشر مخلوقاً لا تفهمه ولا تعرف عنه إلا أنه يأكل مثلها ويشرب ثم يلبس ويخرج إلى حيث لا تدرى على التحقيق، ليعمل ما لا تعرف وما لا تستطيع أن تفهم على وجه جلى . وهي مع ذلك مطالبة بأن ترضيه وتسايره وتوافقه ، وتكون معه كما ينبغي في رأيه هو لا رأيها هي . أما كيف تكون معه كما ينبغي فشيء يعلمه هو دونها ، ولا أدرى كيف يتيسر هذا فإني أراه محالا ، ولكن الحجاب كان يقضي به مع ذلك .

وأعود إلى المقارنة التى استطردت عنها فأقول إنها على خطرها المحقق لها فائدة ومزية محتملة ، فإنها خليقة أن تدفع الرجل إلى استكمال النقص الذى فيه ، كما أنها خليقة بأن تغرى المرأة باكتساب المزايا التى تراها فى غيرها من النساء ، وهذا عامل رقى ولا شك . ولكن البلاء أن كل إنسان - رجلا كان أو امرأة - عنده من الغرور مقدار كاف جدا . وما من أحد إلا وهو يعتقد أنه خير من غيره وأكمل وأسمى وأرقى وأجمل وأظرف إلى آخر ذلك ، وكل إنسان قادر على أن يوحى إلى نفسه هذا الاعتقاد ويلح عليها به حتى تؤمن وينتنى عندها الشك فيه ، فإذا أحس نقصاً أو عيباً وآلمه الشعور بذلك لم يحاول أن يعالجه بل راح يحاول أن يعوضه من ناحية أخرى ، فإذا كان ضعيف المجسم ، مسلوب

القوة ، النمس سعة الحيلة وهكذا . وما دام هذا الفرور فى الإنسان - وكل إنسان مغرور - فإنه خليق أن يمنع إلى حد كبير ذلك النفع الذى أشرت إليه .

وليست هذه إلا بعض معضلات المجتمع الإنساني وما تنطوى عليه من الحقائق المحيرة . أما كيف تعالج فشيء لا أعرفه ، وأكبر الظن — بل المحقق — أن الجهاعة تنظم نفسها بنفسها وفق الأحوال وعلى الأيام ، فلا داعي للقلق ولا موجب للخوف من عواقب هذه المشاكل . وقد يسأل سائل: إذن لماذا تصف أموراً لا داعي للقلق من ناحيتها ولا خوف على المجتمع منها ؟ وردى على هذا السؤال أن الأديب عمله الكلام ولو كان فارغا . ولو خلت الدنيا من الكلام الذي لا ضرورة له لكفت ألسنة الناس جميعاً — لا الأدباء وحدهم — عن الدوران ثلاثاً وعشرين ساعة وتسعاً وخسين دقيقة وسبعا وخسين ثانية !

## 18

ألقيت الكتاب وذهبت أفكر . وخير ما أعرفه للكتب من المزية والنفع هو هذا : أنها تفتح لى أبواباً جديدة تفضى إلى رحاب واسعة في عالم الفكر والخيال . وكان الكتاب رواية عن عصر ريشليو ، وكان مدارها الدسائس التي لم يكن يفرغ منها .

وقلت لنفسى وأنا أضطجع: « هذا رجل عظيم يعد بحق خالق فرنسا الحديثة . وماذا كان ملكه الضعيف يستطيع أن يصنع بغير معونته ؟ . . لا شيء ! . . ومع ذلك كان ريشليو غرض الدسائس كلها . وكان الأشراف جميعاً يمقتونه ويكيدون له إلا من اصطفاهم وانتفعوا بالقرب منه . وكان هم مؤلاء الأشراف أن يحبطوا سعيه . ولو أنه كان أخفق الحسرت فرنسا . ومن يدرى .. إن الذي يرى النجار يقطع الأخشاب ويفصلها وينجرها قلما يستطيع أن يتخيل المائدة الجميلة التي تحف بها الأسرة وتجلس إليها مغتبطة مسرورة . ولوأن ألواح الخشب وسعها أن تعلم أن ستكون منها هذه المائدة الجميلة النافعة لما وسعها مع ذلك إلا أن تألم لفعل المنشار والفارة وما إلى ذلك من أدوات النجارة وآلاتها.. ومن يدرى أيصاً.. لعل هؤلاء الأشراف كانوا يتوهمون أن ريشليو يسيء إلى فرنسا ولا يحسن ، أو أنهم هم أقدر منه على نفعها ورفع شأنها وإعلاء مقامها . ومن العسير على كل حال أن يدرك الناس الحير في أثناء العمل له وقبل أن يتم ويتخذ الصورة التي يسهل أن تراها العين ويدركها الفهم!

وقلت لنفسسى أيضاً : « وفى سبيل هذه الغاية ، ألم يرتكب ريشليو أخطاء ومظالم وجرائم ؟ . . ولكنه استهان بذلك كله إذا سلمت له الغاية الكبرى واطمأن إلى تحقيقها . وفى سبيل الخير ،

ما أكثر ما يجني الناس الشر! بل ما أكثر ما يكون الشرهو سبيل الخير! ونحن الآن نقول إن ريشليو إنما أراد مجد فرنسا، فن أدرانا أنه لم يكن ينشد المجد الشخصى . . أقايل هذا السلطان الذي جمع أعنته في يديه ؟ . . من الذي يسعه أن يجزم بأن بواعثه كانت خالية من العوامل الشخصية أو أنها كانت كلها شخصية ؟ . . وما البأس على كل حال من اختلاط البواعث العامة بالشخصية ؟.. أو كيف يمكن أن لا تختلط؟ .. وكل زمن وكل بلد فيه مثل ما كان في زمن ريشليو . . مناورات ومساع بعضها شريف والبعض وضيع . ومنافسات تحوج إلى الدس والوقيعة في جملة ما تحوج إليه . وما هذه الأحزاب السياسية التي نراها ؟ . . أليست صورة أخرى للأشراف الذين عنى على عهدهم الزمن ، والذين كانوا لا ينفكون يقتتلون على السلطان والمجد ؟ ! والأحزاب تطلب الحكم وتزعم أنها إنما تبغيه لتخدم بلادها ! وإنها لصادقة ولكنها كاذبة أيضا . هي صادقة لأن غرور الإنسان يجعله يتصور أنه أقدر ممن عداه ، ولأنه لا داعى لأن يفرض المرء أن هذا الحزب أو ذاك إنما ينشد الحكم ويسعى لولاية الأمر ليسيء عمداً، فما يفعل ذلك إلا عدو أو خصم للجاعة كلها أو مضطغن على العالم يريد - كما يقول المتنبى ــ أن يروى رمحه غير راحم ، ولكنها كاذبة حين تزعم أن

غايتها الحير الجاعة وحدها ، وأنها لا تبغى لنفسها جاهاً أو سلطاناً ولا يعنيها أن تنعم بمزايا الحكم . على أن إرادة الحكم لما يفيده من المزايا لا تنفي الاخلاص في إرادة الخير للجاعة والصدق في دعوى التنزه عن المآرب شخصية . ووجه الصدق والإخلاص هنا أن الإنسان يظل يلهج بخير الجاعة حتى يوحى ذلك إلى نفسه ، فيصبح وهو يعتقد أنه لا يبغى إلا هذا الخير العام. وأنه لوجاءه هو خيرعن طريق الحكم لزهد فيه وأعرض عنه . فالذي يحسه من نفسه ويعرفه من غاياته هو هذا الحير للجاعة، والمستورعن عينه بفعل الإيحاء الملح هو المجد الشخصي والمطامع الذاتية . ومن الناس من لا يمنعه الإيحاء إلى نفسه أن يدرك أن له مآربه وأن يضعها قبالته وأن يتحرى أن تكون وسائله معينة عليها ومؤدية إليها . ولاسبيل إلى الجزم بشيء ، فإن النفوس ليست كتباً تقرأ ، وأصحابها كثيراً ما يجهلونها فكيف بغيرهم ؟! وقد يعين على الحكم على الغير أن يتدبر المرء نفسه ، ويقيس عليها . ولكن نفس الإنسان شيء معقد جدا ووجوهها مختلفة . ولا أدرى كيف تبدو نفو ر الناس لهم ؟ ولكن الذي أدريه أن نفسي تبدو لى كل يوم بوجه، فأنا أراها تارة تنزع إلى الحير وتارة أخرى تجنح إلى الشر . وتصفو أحياناً حتى ليعجز كل ما في الدنيا والحياة من الأكدار والأحوال أن يعكرها . فكل ما تتلقاه يصفو مثلها من الأخلاط والأقذار. ثم أراها تربد حتى ليسود في عينى نور الضحى ، فكل ما أراه من الناس أو أحسه من ناحبهم لا تأويل له إلا على أسوأ الوجوه! وأحسب أن الناس مثلى فا أنا ببدع فى الحلق . أريد أن أقول إن الحكم على الغير بالقياس إلى النفس لا يؤمن خطؤه ولا يضمن صوابه . وإن العمل الواحد الذي تجعل من نفسك محكا له يمكن أن يبدو لك اليوم سيئاً ، فإذا تغيرت حالتك النفسية رأيته حسناً لا سوء فيه . فلا سبيل إلى اتخاذ النفس معياراً لأن حالاتها تتعدد وتختلف .

وكل حزب في الدنيا عبارة عن أحزاب شي ، وكل من فيه ينشد البروز والارتقاء إلى القمة ، والحرب دائرة أبدا بلا فتور ، والسلاح لا يلقي في ليل أو نهار . فهذا يؤخر نفسه ويقدم غيره ويتخذ من مظهر إنكار الذات وسيلة للكيد لمنافس له . وما يقدم غيره على نفسه إلا ليكون آلة في يده ، وتراه لا يكف عن الثناء عليه والشهادة له ليجعله ألين في يده لفرط ما يسره كل ساعة ، ويلازمه ولا يفارقه ولا يدعه يغيب عن عينيه لحظة ليأسره بمظهر الإخلاص ، وليصبح وجوده إلى جانبه عادة له وليمنع أن يتمكن من أذنه غيره . ويرى غيره هذا فيسخطون ويتبرمون يتمكن من أذنه غيره . ويرى غيره هذا فيسخطون ويتبرمون ويتجه سعيهم إلى التفرقة ، وقد يتعمدون أن يكتموا النصيحة والرأى السديد ليبدو خطل الرجل وصاحبه . وتسأل عن الحير

العام للجاعة في كل هذا فلا تراه ، و إنما ترى منافسات وأحقاداً ودسائس. وسعايات لا آخر لها . وتسأل عن إرادة الحير ماذا صنع الله بها ؟ فلا تكاد تتبينها . ولكنها هناك مع ذلك ، وإن كانت تحجبها هذه المنافسات وقد تضيعها في كثير من الأحيان فإن من سوء الحظ \_ أو من يدرى فقد تكون الخيرة في الواقع \_ أن الحياة تقوم على التعادي لا التعاون . وإنما يضطر الإنسان إلى التعاون ليكون أقدر على القتال وأقرب إلى الظفر ؛ وليس في الدنيا خير محض ولا شر صرف . وكل منهما ينتج الآخر . على أن الخير والشر ما هما ؟ . . إن الأمر فيهما أمر تقدير راجع إلى الأحوال العارضة . وما أكثر ما رأت الجماعة الحير في شيء ما ثم آمنت بعد قليل أوكثير أنه كان شراً. والعكس يحدث أيضاً!» وبهضت وأنا أقول لنفسي إن هذه الرواية فارغة وكل ما فيها أنها تدور على شخصية ريشليو ومنه تكتسب قيمتها . وكذلك الأمم تكتسب قيمتها من الفرد البارز لا من الملايين الكثيرة الذين تؤلف منهم هذه الكتلة البشرية الخاصة. ولكنها أعنى الرواية - تمثل مع ذلك كل عصر . فما ظهر عظيم أو برزرجل ــ إلا هاجت عليه الأحقاد وراح يحترب حوله وبسببه الأنصار والأضداد. ومنى رأيت رجلا يحبه الناسأو يبغضونه فاعلم أنه كبير ، وليس أتفه ممن لايتناوله الناس إلابالاستخفاف ، ولا يحسون له لا حباً عظيما ولا مقتاً شديداً.

أراني في هذه الأيام لا أكاد أعرف لي رأيا في شيء ، لا لأنى كففت عن التفكير ، فلعل الأمر على خلاف ذلك ، وعسى أن أكون مسرفاً في النظر والتدبر وفي التماس الوجوه المختلفة للأمر الواحد الذي يعرض لي . وإنما ترجع حيرتي إلى أن إطالة النظر تكشف لى كل يوم عن جليد ، وإلى أن تدبر النواحي المختلفة تجعل الجزم عسيراً وتغرى بالتردد وتدفع إلى الشك . ومن طال وزنه للأمور وتقصيه لوجوهها وتأمله في البواعث والاحتمالات قل بته - وعمله أيضاً - لأن العمل يراد منه الغاية ، فلا بد من الحجازفة والتعرض لعواقب الحطأ من بعض النواحي . وكل رجل عمل يضطر إلى الأخذ بالأرجح فما يرى وإلا تعذر عليه العمل بل استحال . ورجال الحرب والسياسة والمال والتجارة ومن إليهم لا يسعهم إلا المخاطرة، لأن غايتهم ليست الاهتداء إلى الحقيقة بل بلوغ الغرض . وكثيراً ما أراني أسأل نفسي لفرط ما أرى من ترددى وحيرتى: « هل أصبحت غير صالح للعمل ؟ » ولا يسرني ذلك فأروح أقول إن قدرة النفس على التكيف لا حدالها فيما أعرف : وإن العمل الذي

يعوج إلى سرعة البت والجزم بلا تردد يضطر المرء إلى النزول على مقتضياته . وما أكثر ما تكون مواهب الإنسان كامنة فلا يظهرها إلا انتقال الأحوال به. وأنا مع ترددى بين الآراء أرانى مع ذلك أتصرف في مواقف العمل بسرعة وضبط وإحكام. وليس هذا من الثناء على النفس ولكنه من الواقع الذي أعرفه بالتجربة. ومن طول حيرتي بين الآراء أصبحت أثق بخطئي ولا أثق بصواى . وأقدر الضلال في كل ما أنتهي إليه ولا أطمئن إلى السداد فيه ، ومن أجل ذلك لا أزال أراجع نفسي في كل قضية وأنقض اليوم ما أبرمت بالأمس ، ولولا أنى معجل في حياتي لكان الأرجح أن أحجم عن المجاهرة برأى مخافة أن أكون قد أخطأت الصواب فيه . وأنا أعزى نفسي \_ لو أن في هذا عزاء \_ بقول ويندل هولز \_ على ما أذكر \_ إنالحقيقة «كزهر» النرد ، لها أكثر من وجه واحد . فإذا كنت قد رأيت وجهاً واحداً دون سائر الوجوه فإن لى العذر إذ كان هذا كل ما بدا لى... وأين في الناس من يرى وجوه الحقيقة كلها من كل جانب؟ ولهذه الحيرة عللها المعقولة، فأنا قد ورثت آراء، وأفدت من مخالطة الناس آراء واكتسبت من الآطلاع آراء ، وكنت أسلم بما ورثت واكتسبت وأنا في سن التحصيل ، وكنت ربما كابرت بالخلاف في أخذته من بيئتي . أما ما كنت أفيده من الكتب

فكنت أتلقاه بالإكبار والإقرار لأنى لم أجد من يهديني أو يرشدني . فلا البيت كان لى فيه هذا المعين ولا المدرسة كنت أجد فيها هذا المعلم الحاذق المرشد. وظل احترامي للكتب على حاله حتى احتجت في سنة أن أبيعها ، وشق على ذلك في أول الأمر ، وكنت لا أكاد أطيق أن أدخل الغرفة التي كانت مرصوصة فيها . وظللت أياما أحس كلما نظرت إلى الرفوف التي خلت مما كان عليها أنى فقدت أقرب الناس إلى وأعزهم على ، وأشعر أنى مشف على البكاء إذا لم أحول عيني عن هذه الرفوف الحالية . ولم يكن ما أتحسر عليه زينتها وما أضعته فيها من مال خسرته بالبيع ، وإنما كانت الحسرة على فقدان أساتذتي وإخواني . وبقيت بعد ذلك زمناً لا أمر بمكتبة عامة إلا أشحت بوجهي عنها من فرط الألم ، وإلا أحسست أن يداً عنيفة تلوى أحشائى وتحاول أن تقتلعها . وكان من غرائب ما حدث أنى لبثت أكثر من سنة لا أقتني شيئاً من الكتب كأنما زهدتني الحسرة على ما ضيعت في كل جديد غيره . ومن الغريب أن هذا هو نفس الأحساس الذي عانيته لما توفيت زوجتي ، فقد ظللت سنوات لا أطيق أن أنظر إلى وجه امرأة . ثم فتر الألم وخفت وطأته كما هي العادة ، وكنت في خلال ذلك قد احتجت أن أنظر بعيني وأفكر بعقِلي فألفيتني أشك في كثير

مما كنت أسلم به ولا أكابر فيه ولا يخطر لى أن أعترض عليه! وتغير الأمر فبعد أن كنت آخذ الآراء من الكتب أو الناس صرت آخذها من الحياة بلا واسطة وأعرضها على عقلي بلا مؤثر، فاعتدت الاستقلال في النظر والحرية في التفكير ، وخلا تفكيري وإحساسي شيئاً فشيئاً من تأثير الكتب وسواها ، وبرزت نفسي بعد طول التضاؤل . ثم أخذت أروض نفسي على التماس الجوانب الأخرى التي تخفي في العادة ، فصارت وجوه الحقيقة تتعدد فيها أرى ، وألفت ذلك حتى صار هذا ديديني مع الناس . فإذا رأيت من صاحب لى ما يسوءنى حاولت أن أضع نفسى فى مكانه ، وأن أنظر إلى الأمر بعينه هو ، وأن أتمثل بواعثه وإحساساته إلى آخر ذلك ، فينهى الأمر في الأغلب بأن أعذر ولا ألوم . ويذهب الألم أو الغضب أو غير ذلك مما أثار صاحبي بما صنع. بل ترقیت من هذا إلى ما هو أرفع ، فصار نظرى إلى الناس نظراً إلى مادة تدرس ، لا إلى مخلوقات تعاشر ويصدر عنها ما يسوء أو يسر . ولا شك أن الفعل الحميد يحسن وقعه في النفس ، وأن السوء يؤلم أو يغضب ، وليس يسعني إلا أن أتلقى ما يكون من الناس بالحمد أو الذم وبالرضا أو السخط ، ولست بإنسان إذا لم يكن هذا شأني . ولكني أعنى أني لا أعجل بالذم والسخط ، ولا أندفع مع أول الجاطر بل أراجع نفسي وأجيل

عيني في الأمر لأراه من ناحية غير الناحية التي طالعتني في البداية ، فيتحول الموضوع من عمل أو قول باعث على الرضا أو الامتعاض إلى مادة للتفكير ، وتذهب عنه الصبغة الشخصية فكأنى أمتحن نظرية ولست أزن صنع إنسان أساء أو أحسن . ويخيل إلى الآن أني أعيش في معمل ، فكل ما ألقاه في الحياة من خير وشر، وما أجدني أو أجد سواي فيه من جد ولهو، أتناوله بالتحليل والبحث لأستخلص منه ما يتيسر لى استخلاصه من الحقائق . ثم أروح أقيسه إلى تجاربي الأخرى وأقارن وأقابل، ولا أزال أفعل ذلك حتى يهدني التعب. وقلما أهتدي، وكثيراً ما أضل ، ولكني لا أسأم ولا أضجر ، لأن هذا صار متعتى النفسية التي لا أعدل بها متع الدنيا بعد أن وجدت نفسي وعثرت عليها تحت طبقات الكتب التي بعنها ، والحمد لله على ما كنت أتوجع وأذم الدنيا من أجله ، فلولا أنى بعت هذه الكتب لما وجدت نفسي ولكان الأرجح أن أظِل كالذي يعبد أصناماً. والشك حيرة ولكنه حرية . وسعة الأفق خير من ضيقه على الرغم من العناء الذي يكايده المرء من إرسال العين وإدارتها في النواحي الخفية أو البعيدة . وإنه لعذاب ، وإن جدواه لقليلة بالقياس إلى الجهد الذي يبذل فيه ، ولكنه خير وأمتع من التحجر الذي يؤدي إليه العسليم بلا نظر . وحسبك من متعته

أنه يريك كل يوم جديداً . وقد يكون ما تهتدى إليه وتعصيه جديداً، قديماً جداً في الحقيقة ، ولكن المتعة في الجهد نفسه الهور النتيجة . والشأن في هذا كالشأن في الألعاب الرياضية، فإن الفابة منها ليست الغلبة والتفوق أو غير ذلك مما يجرى هذا المجرى ، وإنما العبرة فيها بما تفيده من التدريب وما تكسبه بفضل الجها الذي تنفقه فيها . ولذتها في مزاولتها لا فيما تنتهي به من الفوز ، وإن كان للفوز قيمته ومزيته ، ولكنه ليس كل ما تزاول الألعاب من أجله. ومتى صار كل شيء مادة للدرس والبحث فقد صارت الحياة أوسع وأرحب وصار المرء كأنه يحلق فوقها وإن كان يخوضها ويعانيها . وهذا ما أروض عليه نفسي الآن : أن أكابد الحياة والناس ، وأن يسعني مع ذلك أن أقف منها موقف الناظر المتفرج. فكأنى اثنان لا واحد ، أحدهما يعيش ويجرب ويسعد ويشفى ويسر ويحزن ويجد ويهزل ويفعلما يفعل الناسغيره، وثانيهما يتلقى هذه التجارب وينشرها أمامه ويعرضها على عقله ويقارنها ويقابلها ويفحصها ويضم المتشابه منها بعضه إلى بعض ، ويجمع ما يمكن أن يأتلف ، ويعمل خياله فيما يراه ناقصاً ليملأ الفراغ ويسد الثغرة ، ويصنع على العموم ما يصنع الكيائى في معمله الذي يجرى فيه تجاربه ولا يتأثر بالواقع ولا يعنيه ما عاني منه . وهذا الازدواج عسير ولا شك ، ولست أطمع أن أبلغ منه الغاية

وأوفى على الأمد ، ولكنى أطمع أن أوفق فى بابه إلى الكفاية مع المواظبة والصبر ، ويطمعنى فى النجاح أن كل إنسان له أكبر من شخصية واحدة وإن كان لا يدرى ذلك .

ويثقل على نفسى خاطر واحد يكاد يصدنى عن المواظبة ، هو ما جدوى ذلك كله ؟ . . ما آخر هذا العناء الذى أراه باطلا ؟ . . آخر ذلك كله معروف . وهل ثم من آخر سوى الفناء ؟ ! ولكنى أعود فأقول لنفسى إن هذا الآخر لا آخر سواه سواء بذل المرء الجهد أم قعد عنه وضن به ، فلا فائدة من التقصير بذل المرء الجهد أم قعد عنه وضن به ، فلا فائدة من التقصير ولاضير من السعى . والحياة أن تحيا لا أن تجمد وتركد وتأسن . أما الجدوى فلماذا أعذب نفسى بالسؤال عنها وما جدوى أى شيء في الحياة ؟ . . إن كل ما أعرفه أنى موجود وأنى وهبت قدرة على الإحساس والتفكير . . فكيف أعطل هذه المواهب وأبطل عملها ؟ . . وكيف يمكن أن أنعم بالوجود وأتمتع بالشعور به وأنا أعطل ما أعطيت ؟ ! ويعرف الجدوى من أعطانى ، فلندع ذلك له فهو أعرف به .

10

« ألا تعرفني ما هذا الجديد؟ »

ولم يكن كلامنا في الأدب أو الفنون ، وإنما كانت المساكن والأحياء هي مدار الحديث ، وكان الرجل يناهز السيين ، ولكنه في نشاط ابن العشرين ، وأنا آنس به وأسكن إليه ، ويسرني أن أجلس بين يديه وأصغى – أو لعل الأصح أن أقول أنظر – إلى عباب حديثة المتحدر ، فقد كان يذكرني بالبحر ، ويروعني مثله بمثل فيضه الزاخر .

فقلت له: « ياسيدى ، العارف لا يعرف . . ولكنى أستأذنك في أن أقول لك إنكما جيلان ــ أنت و بنوك ــ ومن حقك أن تتبرم بهم وتسخط على نزعهم في الحياة وتستسخف مطالبهم وغاياتهم منها . . أنت حر في ذلك ، ولكن من حقهم أيضاً أن يضجروا منك لأنهم ينزعون غير نزعتك ، وأن يطلبوا من الحياة غير ما تطلب لأن وجوهها اختلفت. وأظن أن هذا عدل! » فصاح بي : « عدل ؟! كيف تقول ؟! أعدل أن يخرجوني من بيتي ويحملوني إلى حي أنا فيه غريب لا أشعر إلا بالوحشة ، ويقصوني عن أحبابي وأصحابي وعشراء الصبا وأخدان بالوحشة ، ويقصوني عن أحبابي وأصحابي وعشراء الصبا وأخدان تعرف بيتنا فهل فيه عيب ؟! »

قلت : « كلا . وأشهد أن لا عيب فيه . واسع وصحى وأسباب الراحة فيه موفورة . . نعم لا عيب فيه ، ولكنى أعترف بأنى

لو كنت ابنك لما فعلت إلا ما فعل بنوك ، أى لحرجت منه!». فقال : « أنت كنت تفعل ذلك ؟ حاشا لله . . إنك عاقل .» قلت : « المسألة ليست مسألة عقل . . وإنما هي مسألة حياة تغيرت وجوهها وزمن اختلفت المطالب فيه » .

قال: « إنى أجادلهم كل يوم. الكلام فى هذا لا ينتهى بيننا...» قلت: « وهذا أحسن . . وجدتم على الأقل موضوعاً للكلام لاتخشون أن ينضب معينه » .

قال: « اسمع . إنى رجل كبير ، وقد أديت واجبى ، وربيت أبنائى ، وهم الآن رجال يعتمدون على أنفسهم ولا يحتاجون إلى " . . فرغت من هذا الأمر . . وأحب أن أقضى ما بنى من عمرى فى بيتى . . بيتى أنا . . البيت الذى ورثته عن أبى وقضيت فيه خير عمرى . . بل عمرى كله . . وحولى جيرانى . . أعرفهم ويعرفوننى وأستطيع أن أجدهم عند الحاجة . . لقد رفسنى حمار فى الطريق فأغمى على فلما أفقت ألفيتنى فى بيتى على سريرى . هل تعرف من حملنى ؟ جيرانى . . عرفنى أهل الحى فحملونى إلى بيتى . . لو وقع لى هذا فى الحي الجديد الذى نقيم فيه الآن الحاء الاسعاف وحملنى إلى المستشفى . » .

قلت : « معقول . . أنت تفضل أن يحملك جيرانك وأهل حيك إلى بيتك في مثل هذه الحالة ، ولكن بنيك يفضلون في

مثل هذه الحالة أن يحمل المرء إلى المستشفى . . زمنك لم يكن يعرف المستشفيات ، فأنت تنكرها وتشفق من أن تحمل إليها ، ولعلك تتطير من دخول المستشفى ، وعسى أن يكون اسم المستشفى مقروناً فى ذهنك بفكرة الموت . ولكن الزمن تغير ، والرأى فى المستشفيات اختلف ، وأبناء هذا الزمن الجديد يؤثرون العلات فى دوره المجعولة له على العلاج فى البيوت ؛ فالمذى تعده أنت مزية يرونه هم نقصاً ، والذى تراه أنت شراً يعتقدون هم أنه خير . . وهذا بعض الفرق بين الزمنين »

قال: « ولكنى كبرت ياسيدى . ماذا يضرهم لو تركوني أقضى الأيام الباقية لى كما أحب ؟ »

قلت: « إنه لا يضرهم ، وثق أنهم لا يأبون عليك ولا يكرهون الك أن تحيا حياتك على هواك ، ولكن تيار الزمن حملهم - وحملك معهم - إلى حيث لا تشعر إلا بالقلق وعدم الرضا والذنب لازمن لا لهم ! »

قال: « إنهم يضحكون منى حين أقول لهم إن بيتنا قريب من المساجد، فأنا أستطيع بلا عناء أن أزور السيدة نفيسة أو السيدة زينب، وأن أصلى المغرب في سيدنا الحسين، ثم أشرب الشاى المغربي البديع هناك في قهوة من القهوات القديمة، وأنتظر حتى أصلى العشاء، ثم أعود إلى البيت . . . يضحكون ياسيدى

و يجعلون هذا موضوعاً لفكاهاتهم . . لا يعجبهم إلا جروبي وشارع عماد الدين والسيما . . »

قلت : « أنت محق وهم غير مخطئين . . لقد فرغت من حياتك أو من واجبك فيها ، فأنت تريد أن تفرغ لربك ، ولكنهم هم فى بداية الأمر وأول مراحل الحياة ، ولكل حياة بداية وبهاية ، ومن العنت أن تفرض عليهم في البداية الحالات النفسية التي لا تكون إلا في النهاية . وأنت لا تشعر بالحاجة إلى السينما مثلا . لأنك لم تعتدها ، إذ لم يكن لها في زمنك وجود . وقد عشت بغيرها أ دَثر عمرك ، فني وسعك بسهولة أن تعيش بقية العمر من غير أن يخطر لك أن السينما لازمة أو أنها ملهاة مستحبة ، ولكنهم هم نشأوا في ظلها فصارت من وجوه حياتهم المألوفة ، وأحسبهم حين تعلو بهم السن ويفرغون من أمور الدنيا سيظلون يذهبون إلى السينما كما تذهب أنت الآن إلى المساجد للعبادة ، ولن يكونوا حينئذ أقل زهدا في الدنيا أو انصرافاً عن باطلها أو ابتغاء لرضى الله . ومن يدرى . . . فقد تكون هناك يومئذ أشياء جديدة غير السينما يرتادها أبناؤهم ، فينكر أبناؤك على أحفادك هذا الشغف بالجديد الذي جاء به الزمن . كما تنكر أنت اليوم على بنيك كلفهم بالسيما . . . لكل زمن ياسيدى حكمة ولكل جيل روحه . . . ويحسن بالمرء أن يوطن نفسه على ذلك » قال: « نعم ، نعم . . . إنى لست جامداً ولا متعنتاً بل أنا أدرك ذلك كله »

قلت : « إن الإدراك وحده لا يكفى ، والمعول فى مثل هذه الأمور على العادة لا على الإدراك »

قلل: « صحيح . . . ولكنى ه فللوم . . . تصور أنى لا أشعر برمضان فى هذا الحى . . . لا نسمع المدفع ولا يدق الباب علينا أحد ليوقظنا للسحور . . . ولا نسمع الطبلة القديمة . . . ولا المؤذن . . لا . . لا شيء من ذلك . وقاء احتجنا إلى المنبه لنستيقظ على صوته حتى لا يفوتنا السحور . . . تصور هذا . . . الحق أقول لك إنى كنت لا أشعر أن هذا هو رمضان هذا . . . الحق أتول لك إنى كنت لا أشعر أن هذا هو رمضان ولا أكاد أصدق أن صيامى مقبول . . أهذا هو رمضان ؟ . . . من يقول هذا ؟ . . . أين الأولاد الذين يطوفون بالمصابيح فيها الشموع لموقدة ؟ . . . أين الأولاد الذين يطوفون بالمصابيح فيها الشموع الموقدة ؟ . . . أين صيحات فرحهم وسرورهم بليالى رمضان . . الحق السهرات اللذيذة . . . سهرات الإخوان فى البيوت . . . إنى أحس فى هذه الشقة الضيقة التى نسكنها أنى يتم . . . صحيح ! » أحس فى هذه الشقة الضيقة التى نسكنها أنى يتم . . . صحيح ! » قلت : « أو لست يتها ؟ . . . »

قال: « أعنى أنى أشعر بوحشة . . . والباقى من عمرى قليل ، وكنت أرجو أن يتركونى أقضيه فى بيتى ، وبعد أن أموت يمكنهم أن يصنعوا ما شاءوا . . وأظن أنه هذا عدل »

قلت: «عدل!.. من يدرى ؟.. هل من العدل أن تفرض على ثلاثة أو أربعة ضرباً من الحياة لا يوافق إلا واحداً هو أنت.. ربما كان العدل أن تحتمل أنت ما يوافق الأربعة...على الأقل هذا أقرب إلى العدل أو أشبه به . . من يدري ياسيدي ! . . » قال: « إنى أنظر إلى فائدتهم . . نحن الآن نخسر خمسة جنيهات كل شهر أجراً للسكني ، ولو كنا في بيتنا لاستطعنا أن نقتصد هذا المبلغ أو أن ننفقه فيا هو أولى وألزم. ألست توافقني ؟» قلت: « تسألني الآن. فجوابي نعم! ولو سألتني قبل عشرين سنة لكان جوابي لا . . . الشباب يفعل ما يعجبه لا ما ينفعه . . ينفق بلا حساب لأنه يشعر بفيض الحيوية ولايشعر بالحاجة إلى التدبير والاقتصاد .. مليونير .. كيف يبالى بالقروش والملاليم ..» قال: «ولكن ألا ينبغي أن يفكروا في المستقبل و يعدوا العدة للغد..» قلت : « إن هذا يكون أحجى ، ولكن الشباب رأسه مثل التليفون . . أعنى أنه يستطيع أن يقصى السهاعة عن أذنه ويضعها فلا يسمع إذا هم صوت النذير بالكلام الثقيل . . »

قال : « ياشيخ لا تقل هذا . . إنه جنون »

قلت : « صدقت . . إنه جنون . . ولكنه جنون القوة . . والشباب ينفض عن نفسه الهموم كما تنفض عن ثيابك التراب بأصبعك . . بلا عناء ولا اكتراث . . في وسعه ذلك لأن عباب القوة زاخر . . والعقل يجيء . . مع الضعف . . والحساب له وقته . . أوانه عندما يحس المرء بأنه بدأ ينفق من رأس ماله . . ياسيدي هل تعرف مهندساً استطاع أن يوصد بوابات الخزان في إبان الفيضان . . إنما يكون الخزن ويتيسر التدبير عندما تفتر قوة الماء الدافق ويؤمن شر اندفاعه على كيان الحزان . . كذلك إلإنسان . . هل كنت تنفق بحساب دقيق في شبابك ؟ . . » فأطرق ، فقلت : « إنك تنسى أنك كنت كذلك . لواستطاع الكهول أن يذكروا كيف كانوا في شبابهم ولم يستغرقهم الإحساس بالحاضر وحده . . لعذروا . . »

قال : « يعنى أنك موافق على ظلمي »

قلت : « اسمع . . لو كان أبى حيا لما صبرت على معاشرته ولا أطقت الحياة معه فى بيت واحد وتحت سقف واحد . . فأبناؤك خير منى ألف مرة »

قال : « إن لك أبناء »

قلت: « نعم ولا أسف ولا سرور . . وسأعنى بأن أدعهم يحيون حياتهم وحدهم وعلى هواهم حين يستغنون عن هذه التكأة التي هي أنا » قال : « إنى لا أضيق على أبنائي . . أنا معهم كأخيهم . » قلت : « ليس في وسعك أن تضيق عليهم . وحسبك منهم أنهم أكرم من أن يضيقوا عليك . . المثل يقول إنك لا تستطيع أن تأخذ

زمانك وزمان غيرك.. ولو استطاع الإنسان ذلك لما كان عدلا.» قال : « صحيح . . بس مشوار من العباسية إلى السيدة ! »

قلت : « ألا تعلم أن الله خلق الترام ؟ »

قال: « ولكني أحب المشي . . مفيد »

قلت: « فى وسعك بفضل أبنائك أن تستفيد جدًّا الآن من المشى . »

ثم تركني إلى نافذتي أطل منها على الأجيال المتباينة من الناس ، وكل له تفكيره في الحياة .

## 17

هل صحيح ما يقول الشاعر إن عين الرضا عن كل عيب كليلة ؟ . . لا أدرى فقد صار كل شيء يحيرني وما من أمر إلاأراني يبدوا لى فيه رأيان أو مذهبان ، لطول ما عودت نفسي أن أنظر إلى « الجانب الآخر » ، فلو أتى كنت قاضياً لظلت أحكاى تدور في نفسي ولا يجرى بها لساني أو يخطها قلمي . وليس هذا من التردد ، فإن من كان ضيق الصدر متنبه الأعصاب مثلي قلما يتردد ، وما أكثر ما يؤثر الجزم والبت وإن كان في شك من الصواب كبير . ولكنا هذا من حيه

الموازنة والرغبة في إنصاف كل جانب من جوانب الرأى . وقد قلت لنفسى وأنا قاعد أتدبر قول هذا الشاعر القديم إن أعظم الرضا رضا المرء عن نفسه . أم ترى هذا ليس من الرضا ؟ . . الأدرى أيضا . . وأخشى أن أظل لا أدرى فلا أخرج بشيء أبدا . . ولو أنى أعطيت نفس إنسان غيرى لما قبلت ، ومع ذلك لا تخفى على عيوبي ونقائصي من مادية وأدبية ومن بدنية ونفسية أو عقلية فأنا أعلم أنى . . . ولكن هل من الضروري أن أفضح نفسي وأهجوها إلى الناس؟ . . ومن دلائل الرضا عن النفس ، على الرغم من الإحاطة بعيوبها والفطنة إلى مواطن الضعف والنقص فيها ، أنى أستخف بهذه العيوب ولا أبالي أن أذكرها ولاأعبأ شيئا إذا رأيت الناس يعرفونها كما أعرفها . وإنى لأدرك بعقلي أنها نقائص ومذام ، ولكني أرانى أتخذ أحيانا من المعالنة بها مفخرة ومحمدة، ولست أستخف بها في الحقيقة لكنها أحاول تهوينها علىنفسي حتى لا يكربني أمرها ولأظل محتفظاً بحيى لنفسي ورضاى عنها وغروري بها، وحب النفس من حب الحياة . وتذكرت وأنا أقلب هذا وأديره في رأسي مقالا أو فصلا لأديسون الكاتب الإنجليزي المعروف ــ أم ترى لا يقرأه أبناء الجيل الجديد؟! \_ يتصور فيه أن الله جلت قدرته أذن للناس أن يخلعوا ويرموا ما لا يرضيهم من أجسامهم ، فهذا رمى أنفه ، وذاك ألتى بأذنيه ، وأخرج الثالث عينيه وقذف بها ، ونزع رابع ساقه وطرحها ، وهكذا حتى صارت الأعضاء والجوارح المرمية المزهود فيها كوماً عالياً . وعاد الله فأذن لهم أن ينتقى كل واحد من هذا الكوم بديلا مما زهد فيه ورماه ، فأقبلوا يقلبون ويبحثون ، وأخذ كل واحد ما أعجبه ووضعه موضع العضو المنزوع ، ثم نظروا بعد ذلك إلى أنفسهم فلم يعجبهم حالهم ، ولم يرضوا عن أنفسهم ، واستبشعوا ما أخذوا بديلا مما نزلوا عنه ، فجأروا بالشكوى إلى الله تعالى وتوسلوا إليه أن يأذن فى أن يسترد كل منهم أعضاءه الأصلية . فتقبل الله دعاءهم رحمة منه بهم ، فما أسرع ما خلعوا ما استعاروا واستعادوا ما كانوا يسخطون عليه ويتبرمون به .

وهذه القصة الخيالية تدل على أن المرء لا يسعه إلا أن يفطن إلى حقيقة نفسه . ولكن إدراكه لعيوبه لا يمنع الحب والإيثار . وأحسب أن من هنا ما يسمونه « مركب النقص » أى معالجة الإنسان مداراة عيب يثقل على نفسه الشعور به ومحاولة تعويضه من ناحية أخرى . والمقارنة والامتحان هما باب المعرفة ، ولا سبيل إلى هذا الذي يسمى « مركب النقص » إلا بعد المعاناة ، أي الامتحان والمقارنة ؛ ولو امتنعت أسباب المعاناة والمقارنة بينه وبين غيره لما شعر المرء بنقص في نفسه أو في بدنه ، ولما

أحس الحاجة إلى مداواة النقص وستر العيب بالتماس الصحة أو القوة في ناحية أخرى .

وأرانى لا تنخفي على عيوب أبنائي ، وهم أحب خلق الله إلى بعد نفسي ، كما لا أحتاج أن أقول ، فما أعدل بنفسي أحداً . وما آثر ما سمعت أمي رحمها الله تقول، إذا رأتني أشكو ألماً، أنها تؤثر أن تكون هي المصابة ، وأحيانا كنت أسمعها تدعو الله أن يتوفاها قبلي ، فأنكر هذا عليها في سرى ، وأعجب كيف يمكن أن يتمنى إنسان أن يموت قبل غيره . هذا إحساس لا أستطيع أن أدعيه . ولو أنى خيرت أن أموت قبل أولادى أو أن يموت أولادي قبلي لما رآني أحد أتردد أو أتخير . وربما أظهرت التردد نفاقاً وستراً للأنانية الصارخة ، ولكن هذا لا يكون مني إلا نفاقاً وكذباً على الله والناس لا أكثر ولا أقل. وكثيراً ما سألت نفسي: أترى الرجل غير المرأة ؟.. وأنا أومن بأن أمى كانت مخلصة صادقة السريرة، وقد كانت الدنيا كلها لا تعدل عندى قلامة ظفر من أصغر أصبع في رجلها ، فهل تراها لو أن الأمر كان جداً لا تتردد في إيثاري على نفسها ؟ . . من يدري ؟ . . الرجل غير المرأة على التحقيق . . . وشعور الأب غير شعور الأم . هي حملته تسعة أشهر على قلبها ، فهي تحس أنه قطعة منها بالمعنى الحرفي لا مجازاً ، ومن أين يتأتى للرجل مثل هذا الشعور ، وهو لم يعان

شيئاً ولا يدرى أكثر من أن امرأته جاءته بغلام أو بنت قد لا يكون له رغبة فيه أو فيها ؟ . . فأنا أستطيع أن أصدق هذا الإيثار من المرأة ، ولكنى لا أستطيع أن أصدق أن يكون الرجل مثلها إيثاراً لابنه على نفسه — على الأقل فيا يمس الحياة — إلا إذا كانت نسبة عناصر الأنوثة في نفسه كبيرة .

و يحضرني الآن بيت قلته من قصيدة نسيتها ، وأظنه كان ختام القصيدة ، وهو :

ألا ليتنى فى الأرض آخر أهلها فأشهد هذا النحب يقضيه عالم وعيب البيت فى نظرى أن فيه مغالطة واضحة — على الأقل لى — ذلك أنى لاأتمنى أن أكون آخر من يبقى فى الدنيا لأرى كيف يفنى العالم ، بل لأنى لا أريد أن أترك الدنيا ! فإذا كان لا بد من تركها والحروج منها فلتخرب قبلى أو فليكن موتى هو الإيذان بخرابها وامحاء هذا العالم كله . ولم أستطع وأنا أنظم البيت أن أختزن كل هذا فى شطر واحد فجاء البيت غير دقيق فى التعبير عن حقيقة ما فى نفسى .

وقد أحببت مرات كثيرة - لا عداد لها في الحقيقة - فإنى أبداً كما قال في الأستاذ العقاد :

« أنت في مصر دائم التجديد بين حب عفا وحب جديد » والسبب في ذلك أن عمر الحب عنديلا يطول إلا ساعة أو

ساعتين أو ليلة أو ليلتين ـ إلى أن أمل والسلام ـ وما من واحدة أحببها إلا تمنيت على الله أن يهبنى القدرة لأصلح بعض ما لا أرضى عنه ، فأملأ هذه الساق وأديرها ، وأعالج الترهل الذي يبدو لى في الثديين مثلا أو الردفين ، وأصلح الأنف ، وأخفف النتوء الذي في أرنبته ، وأرسم الحاجبين رسماً جديداً يكون أقرب إلى ذوق ، وأرابي في التناسب ، وأعالج نفسها أيضاً علاجي لبدنها ، وهكذا إلى آخره ، فما بي حاجة إلى الإطالة وليس ه ا من الاعتراض على خلق الله سبحانه وتعالى . حاشا وكلا . : وإنما هو من اشتهاء الكمال كما أتصوره ، ولاكمال في الدنيا مع الأسف !

وقد صدق الشاعر في الشطر الثاني من بيته كما لم يصدق في شطره الأول ، ها من شك في أن عين السخط تبدى المساوئ . وفي وثم عيون أخرى كثيرة تبدى المساوئ غير عين السخط ، وفي وسعنا أن نتسامح مع الشاعر المسكين وأن نقول إنه يعني بعين السخط كل عين تبدى المساوئ ، وإنه لم يرد القصر ولاالتخصيص . وأسأل نفسي وأنا أكتب هذا الفصل : « ماذا أخطر ببالك هذا البيت ؟ » والحقيقة أني لا أدرى سوى أني أردت أن أكتب كلاماً فحصرني هذا البيت ، فما أكثر الكلام الفارغ وما أسرعه الحل اللسان !

## 11

فى كل يوم يصبحني ولداى بالسؤال عن « الخروف » أين ؟ . . ومنى يجئ ؟ . . والجواب سهل ، وفيه لمن شاء الاقتناع مقنع ، فإنى أوثر أن يجيء في اللحظة الأخيرة ، فلا يقضي في ضيافتي إلا بضع ساعات ، ثم يصبح وقد أراحتنا منه السكاكين المسنونة والسواطير الحامية . ولكن الطفل طفل ، وليس من المعقول أن تطالبه بأن يشب عن الطوق قبل الأوان . ولو فعلت لآذيت طفولته النضيرة وقمعت صباه الغض وأفسدت عليه حياته كلها بعد ذلك . وكل ما يعني الطفل من خروف العيد أنه يلعب به ویتسلی بأن یسمعه یقول « ماء » ، وأن یراه بهم بأن ينطح ، وأن له ذيلا يشده منه وأذنا مسترخية يضع فيها قشة فيهز الحروف رأسه هزآً عنيفاً . وكثيراً ما يخطر لى وأنا أتدبر حال الأطفال ، وما يصدر عنهم ، أن الطبيعة البشرية ليس فيها رحمة ، وأن كل صفات الخير في الإنسان تكلف. أعط الطفل عصفوراً ولا تقل له شيئاً ولا تنبهه إلى واجب الرفق وانظر ماذا يصنع . وقد كنا جميعاً أطفالا ، فنحن نعرف ما يصنعون ، ولا نجهل أنهم يربطون رجل العصفور بخيط ويلعبون به ولا يدركون أنهم

يعذبونه ، ولا يكادون يصدقون ذلك حين تنبههم إليه وتناشدهم أن يرجموا ضعفه . وليس من القدح في الإنسان أن نقول إن كل صفة من صفات الخير فيه تكتسب بالرياضة والتدريب والتلقين. والحقيقة أن الإنسان في الأصل ليس أكثر من حيوان ، وهو لايعرف خيراً ولا شرًّا ، وإنما يعرف أنه يطلب الشيء أو ينفر منه مدفوعاً إلى ذلك بغرائزه . ولو ترك وشأنه بلا تهذيب أو تثقيف أو صقل لما صنع إلا ما تغريه به هذه الغرائز . ولا ترك إلا ما تغريه بتركه هذه الغرائز أيضاً كالحيوان الأعجم سواء بسواء . ولاعسر في تصور هذا ولا مشقة ، فإن الحيوان أمامنا ، وعليه نستطيع أن نقيس بلا خوف من الغلط . ومن كان يقول غير هذا فهو لا يتكلم بعقله بل بهواه وبشعور الاستنكاف الشخصي من أن يكون هوحيواناً كالقط والحروف والثور والحصان والحمار والذئب والثعلب إلخ ، إلخ . ولا محل للاستنكاف والأنفة ، فا نتكلم إلا عن الأصل لا على ماأصارنا إليه التهذيب والصقل. ومع ذلك ما على من شاء أن يعرف قيمة الصقل والتهذيب إلا أن يتدبر ما يصدر عن الإنسان حين تجمح به غواطفه وشهواته .. ادخل على أرق الناس وألطفهم وأسلسهم طباعاً وألينهم عريكة وهو في مجلسه بين إخوانه الذين يوقرونه ، والطمه على وجهه . لطمة قوية تدير الرأس وتطير العقل ، وانظر ما يكون من هذا الإنسان المهذب الرقيق ، وتأمل ما يبقى من صقله ودماثته . وقس على هذا سائر ما تحدثه الإحساسات والعواطف العنيفة .

بل الإنسان قد بز كل حيوان في الهمجية والحيوانية، لأن ما يفعله الحيوان في مواسم معينة ليس إلا، يفعله الإنسان في كل يوم بإرادته لا طوعاً للغريزة بمجردها . والسباع الضارية مثلا لا تقاتل جماعات منها جماعات أخرى أريد أن أقول إنجماعات من الذئاب لا تقاتل لا تقاتل جماعات أخرى من الذئاب ، ولا الكلاب تفعل ذلك ، ولا الأسود ، ولا الهررة إلى آخر هذه الأنواع ، ولكن الإنسان وحده من بين الحيوانات جميعاً يفعل ذلك الذي نسميه الحرب وما الفرق بالله بين افتراس الأسد بقرة مسكينة أو غيرها ، وبين ذبحنا للأبقار والحراف والعجول ؟ . . كل ما هنالك من الفرق أن الحيوان يفعل ذلك بأسنانه وأظافره ونحن نفعله بالسكين ؟ وهو يأكل ما يفترس نيئاً ونحن نأكله نيئاً أو مطبوحاً . فرق في الشكل لا في الطبيعة والحوهر . ونحن بعد أعرف من الحيوان بأساليب الافتراس وأقدر منه على تذوق لذاته . . . !

وأقول للصبى الذى يلح على بطلب الحروف قبل العيد بأستبوع على الأقل: « إنه للذبح ، أليس كذلك ؟ ولن نذبحه قبل ذلك ، فما حاجتنا به الآن . »

فيعترف ويقول : « ولكن يابابا . . » ولا يسعفه وجه - لا-

للاعتراض، فيتمنم، ثم يمضى فيقول: «كلالناس اشتر وا الخرفان» فيخطر لى أن هذا المنطق ليس وقفاً على الأطفال، وأننا نحن الكبار أيضاً مثلهم، يسوء الواحد منا أن يحرم ما يرى غيره حاصلا عليه. ومن أمثالنا: «كلما يعجبك والبسما يعجب الناس » والرجال يقلد بعضهم بعضاً وكذلك النساء. والتقليد في النساء أكثر، وهن عليه أجرأ وبهأشد عناية ؛ وتأمل كيف تنظر المرأة وتقيسها وتدير عينها صراحة في ثيابها وتفصيلها وفياعلى وجهها من أصباغ وفي طريقة تصفيف شعرها وترجيله. . . .

وقلت لغلامى: « ولكن أين نضع الخروف المحترم.. في الشرفة؟» فقال بلا تردد: « ولم لا . . ما المانع ؟ »

آه ، ما المانع عنده من وضع الخروف في الشرفة أو على سرير النوم أو في خزانة الثياب ؟ . . إن اللائق وغير اللائق مسألة يكتسب الإنسان الشعور بها والإدراك لها من مبلغ التأثر بتقاليد الجماعة واعتياد الخضوع لها . والجهل بالتقاليد والعادات يعنى الإنسان من الشعور بالحاجة إلى مراعاتها ، فالريني الذي لا يعرف عادات المدن لا يبالى أن يفعل ما يفعله في قريته الصغيرة ، ولا يخطر له أنه يأتى شيئا يضحك منه الناس أو يدفعهم إلى الاستنكار والسخط . والطفل الجديد في الدنيا كالريني الذي يجيء إلى القاهرة أو يذهب إلى باريس أو

لندن وهو جاهل بتقاليد الحضارة فيها ، فهو لا يستغرب أن يربط الحروف في الشرفة ، أو يروح ويجيء في حجرة الاستقبال ، أو ينام على السرير ، أو يأكل برسيمه في المكتبة . بل الطفل يجد في هذا متعة نادرة ، ويضحكه جدًّا أن يرى الحروف يأكل البرسيم الذي يضعه له على المكتب ، وحسبه باعثاً على الضحك ومدعاة للتسلية أن هذا خلاف المألوف .

وقلت : « ولكن ياأخى أين ينام خروفك الفاضل ؟ » فضحك وقال : « معى . . بجانبي » فصفق أخوه موافقا .

وفى العام الماضى والذى قبله أذكر أن هذين اللعينين كانا يستيقظان فى البكرة المطلولة ويوقظانى أو يزعجانى على الأصح ، ويطلبان أن أنهض لأحضر ذبح الحروف ؛ وكنت أحتال حتى أتصيها عنى وأقنعها بتركى لأنام ، وكنى بهما شهوداً للمذبحة ... وأحد هذين الغلامين يسقم و يميض إذا وقعت عيد، على قطرة دم ، ولكنه يشهد ذبح الحروف وسلخه و يرى دمه يسيل فلا يضطرب ولا يتألم ولا يصيبه سوء ، بل يعود من هذه « الفرجة » منشرح الصدر قرير العين ويظل أياماً يتحدث بها و يصف ما كان فيها. قطرة دم واحدة من سن سقطت فى فهه تدير رأسه وتغنى نفسه وتصده عن الطعام واللعب يوماً كاملا عل الأقل ، وملء

طشت من دم الخروف بفرحه ويسره! وهو غلام يحزنه أن يسمع أحداً يتوجع ، ولكنه لا يبالى ألم الخروف وقشعريرته «وماءاته» حين يقيده الجزار ويضع على رقبته السكين؛ وهو فى العادة يأبى أن يأكل لخم حيوان أو طير إذا رآه يقطع فى المطبخ ولكنه يرى سلخ الحروف فلا تتحرك شعرة فى رأسه؛ ويرى الساطور يهوى على جسمه ويقطعه فلا يشعر بدوار ولا يصده هذا عن الأكل . كلا . لم أخطى حين قلت إن من يلاحظ الأطفال لا يسعه إلا أن يقول إن الإنسان لا أكثر ولا أقل من حيوان ، وإنه فى الحقيقة لا يعرف شراً أو خيراً ، وإنما يعرف غرائز يطيعها ؛ وما الحير والشر إلا وسيلة لتنظيم جماعة الإنسان بلعل عياتها محتملة بعد أن ارتقى عقل الإنسان عن عقل الحيوان .

## ١٨

قلت لصديق ونحن خارجون من السيها ، أو لعلنا كنا داخلين فما أذكر الآن: « ياأخى أحسب أن من الحسارة علينا أننا خلقنا في هذا الزمان ، ولو تأخر بنا الحظ جيلا آخر لكان عيشنا خليقاً أن يكون أطيب وأرغد ، فإن هذا عصر انتقال لن تستقر فيه الأمور على حد مريح » .

فوافق ، واستطردنا إلى حديث آخر ، ولكني ظللت أفكر فها قلت فبدا لى أنى أخطأت . ولا نكران أن زمننا هذا زمن انتقال ، ولكن هذا حال كل زمان ، فما تازم أمور الحياة حداً تنتهى إليه ، ولا تكون قط على حال لا يتغير أو يتبدل ، وكل عصر عصر انتقال . والتحول هو قانون الحياة فلا وقوف ولا رجوع لأن هذا وذاك مستحيلان في الحياة . واو كنا خلقنا في زمن غير هذا \_ قبله \_ لكنا أحسسنا ما نحسه الآن من أننا في عصر انتقال ، وأننا نعاني من جراء ذلك اضطراباً وقلقاً وقيوداً كثيرة تُثقل علينا ، ونعتقد أن الأيام ستصدعها عن الناس وتعفيهم منها ، ولتوهمنا أن الناس حينئذ سيكونون أسعد وأرغد عيشاً وأكثر حرية وأقل شعوراً بالتقلقل والاضطراب والحيرة بين القديم المشنوء الذي يتزلزل والجديد المأمول الذي بدت بشائره. وحضرتى وأنا أفكر في هذا مثال قريب ، فقد كنا في الجيل الذي مضى نسخط على الحجاب وما يقتضيه من التفريق بين الرجال والنساء ، وكانت بشائر السفور قد بدت ، ولكن أملنا يومئذ في إدراك عهده والانتفاع به قبل أن تعلو بنا السن وتفتر الحيوية ويفسد علينا الأمر كله – كان يبدو لنا بعيداً . وقد أدركنا زمن السفور بأسرع مما كنا نتصور ، ورثبنا إليه في أوجز مما كنا نقدر وقبل أن ترتفع أسنانا وينضب معين

الحيوية فينا ، غير أنا بعد أن صرفا إلى هذا الحال الجديد الذى كنا نحلم به ونتطلع إليه ونتخيل أن الحياة ستكون به أهنأ وأطيب لمنرض ولم نقنع . ولسنا الآن فى حاضرفا ننظر إلى ما كان ، بل نحن ننظر إلى تيار الزمن واتجاهه ، ونقول إنه ينحدر إلى ساحة من الحرية أوسع وأرحب ، ولا سيا بعد أن عرف الإنسان ضبط النسل . والشجرة — كما لا أحتاج أن أقول — تعرف بثمرها ، فحيث لا توجد ثمرة لا يخطر للمرء أن هناك شجرة ، فهى غير موجودة فيا يعلم ، وإن كانت فى الواقع هناك .

لا. . . لم نخسر بأن خلقنا في هذا الزمان ؟ وليست العلة أننا موجودون في زمان دون آخر ، بل العلة أن العمر إلى انتهاء ، ولا وأن الحياة إلى نفاد كائنا ما كان الزمن الذي نحن فيه ؟ ولا خير في تقطيع النفس حسرات على ما عسى أن يكون الغيب منطوياً عليه ، وأحجى بالإنسان أن يقصر همه على حاضره ، فإنه هو الحقيقة التي يضيع كل شيء إذا هو ضيعها . ومهما يبلغ من اتساع نطاق الحرية في المستقبل فإن حياة الجماعة لاتنتظم إلا بالقيود والحواجز والأسداد . وستظل هناك قيود من ضروب شتى .

ومع ذلك ماذا ينقصنا من الحرية فى زماننا هذا؟.. ألسنانصنع ما نحب كما نحب وحينما نحب؟.. ولاشك أن هناك قبوداً وأغلالا غير قليلة أو هينة، ولكن هذه القيود هى التى تكسب الحياة الطعم

وتفيدها المزية والفضيلة. ولست أحاول أن أعزى نفسى بهذا الكلام أو أغالطها به ، بل أنا أومن بأن الأمركما أقول والحال على ما أصف. وتصور أن الماء المتحدر من الجبال أو غيرها لم تعترض طريقه الأسداد ولم يمنعه شيء أن يظل يتدفق وينتشر على وجه الأرض حتى يذهب أو ينتهى إلى البحر ، أكان من الممكن في ظنك أن تتكون مجيرة مثلا ؟ . . وقد لا تكون ثم حاجة إلى البحيرة ، وقد تحتاج الجماعة في وقت ما إلى محوها من الوجود ، ولكن هذا لا يؤثر في القضية ولا ينفي أن البحيرة إنما تتكون بفضل الأسداد التي يلقاها الماء وهو يجرى .

والطيارة التي تحلق في الجو وتنقلنا إلى حيث نحب ، وتقصر المسافات ، وتطوى الأبعاد، والتي نعدها من آيات هذا العصر ، كيف كان يمكن أن تفعل ذلك لولا مقاومة الحواء لدفع المحرك ؟ بل كيف كان يتسنى أن تتحرك لولا هذه المقاومة ؟! ولست أعرف شيئاً في هذه المسائل العلمانية ، فإنى من أجهل خلقه سبحانه وتعالى وتنزه عن العبث ، ولكنى التفت إلى هذا الأمر يوماً وكنت في طيارة ، وإنا فيها لمسر و رون مغتبطون بهذا التحليق وإذا بها تسقط كالحجر مائة وخمسين قدماً على ما قيل لى فيا بعد ؛ وكانت هنيهة قصيرة جداً ، ولكنها على قصرها الشديد بعد ؛ وكانت هنيهة قصيرة جداً ، ولكنها على قصرها الشديد بعد ، وكانت أقسى ما جربت في حياتي ، فقد أحسست أن قلبي

صار في حلقي من فعل السقوط المفاجئ لا من الخوف ، فما اتسع الوقت لخوف أو رجاء . ثم عادت الطيارة فنضت بنا في طريقها وكرت إلى مثل الارتفاع الأول ، فلم أفهم سبب هذه السقطة المزعجة ؛ فلما نزلنا كدت أنسى أن أسأل عن السر فها حدث ، ولكني تذكرت بعد أن مشيت خطوات ، فارتددت إلى الطيار فقلت له: ياأخي لقد سقطنا في الهواء فما سبب ذلك؟ قال : هل أحسس شيئاً ؟ . . قلت : كيف لا أحس وقد كادت أنفاسي تتقطع ؟ . . قال: لقد صادفنا فراغاً . قلت : كيف ؟ ! واستغربت ، فبين لى أن بعض طبقات الجو تخلو لأسباب شتى - نسيتها - من الحواء فتصبح فارغة ، فإذا دخلت الطيارة منطقة الفراغ لم تستطع أن تجتازها لأن الهواء هو الذي يعينها بمقاومته على الطيران ، ولهذا تسقط حتى تخرج من المنطقة الفارغة فيتيسر لها أن تمضى في طيرانها ، وذكر لي أن المنطقة التي صادفناها كانت من أكبر ما لتي من الفراغ مذ ركب طيارة. وقد علق بذهني هذ ودار في نفسي من يومئذ فأضفته إلى ما كنت أعرف من فضل المقاومة بل ضرورتها ، فإنى عاجز عن تصور حياة لا يلتي فيها الحي مقاومة . وكيف تكون ياتري هذه الحياة إذا أمكن أن توجد حياة على هذا النحو ؟ . . لا أدرى ، ولا أحسب أن أحداً يستطيع أن يزعم أن في وسعه تخيلها . . . ماذا يدفع فيها إلى العمل ويغرى بالسعى، ويبعث على الطهوح؟ الحب الذى هو الوسيلة إلى حفظ النوع فى الدنيا ، كيف يكون حينئذ ولا مقاومة هناك ولا عائق ولا صعاب ولا عراقيل ولا حواجز من العرف أو القانون أو غير ذلك ؟ . . أتراه يصبح لهواً وعبثاً ومسلاة ؟ . . وكيف تكون له لذة اللهو ومتعة العبث ومزية التسلى وهو لا يمكن أن يوجد أصلا ؟ . . أم ترى ينحط فينقلب عجرد رغبة عارضة واشتهاء زائل بزوال دواعيه الوقتية ؟ . . وكيف تنشأ الرغبة ؟ وماذا يشحذ الشهوة ولاشيء هناك من قبيل الموانع ؟! ودع الحب وانظر فى غيره واسأل نفسك ، ماذا عساك أن تطلب حينئذ ولا عسر هناك ولا عناء ولا خوف من حرمان ؟ لأنه لا عقبة هناك ولا صعوبة ولا مقاومة من الأحوال أو الحظ أو الناس أو التنافس أو غير ذلك مما تكون به المقاومة .

ويطول بي الكلام إذا أنا أحببت أن أتقصى وجره هذا الأمر . وما الداعي إلى الإطالة والمسألة واضحة . كلا لم أخسر بأن خلقت في هذا الزمن ، ولا خسر أحد شيئاً بأن خلق في زمنه ؛ وإنما ينظر الإنسان إلى ما هو مستطيع ويقيسه إلى ما يشتهي فيرى البون عظيا والبعد كبيراً والمسافة طويلة بين المطلوب والموجود ، فيتوهم أن ذلك إنما كان هكذا لأن في الزمن عيباً وفي أحواله فساداً ، وأنه لو كان في زمن آخر لكان حقيقاً أن يكون

أمله أقرب منالا وسعيه أعظم توفيقاً . وهذا وهم كما قلت ، فإن رغائب الإنسان في أى زون أكثر مما يبلغ وينال . والذى يسمح لرغبته بأن تطغى إلى هذا الحدحتى لتصور أمر الحياة على هذا النحو المقلوب تكون شهوته أقوى من إدراكه أو إرادته أو أعصابه إذا شئت .

## 19

وجدت بالتجربة أنى لا أستطيع أن أحب كما تريد المرأة من الرجل. ولست أعنى أنى عاجز عن الحب، فما أعرف لى فى هذه الدنيا عملا غير ذلك ، فأنا أحب الطعام الجيد والشراب اللذيذ والنوم الهنىء والراحة التامة ، وأحب الكتب والصديق الموافق الذى لا ينغص الجياة على صاحبه بطول المخالفة وكثرة المكابرة ودوام الشذوذ . وأحب أشياء كثيرة لا أستطيع أن المكابرة ودوام الشذوذ . وأحب أشياء كثيرة لا أستطيع أن أحصيها ، ولكنى أحب نفسى ، وهذا هو البلاء الأكبر . وليس أحصيها ، ولكنى أحب نفسى ، وهذا هو البلاء الأكبر . وليس تبيع نفسك حين تحبها . ولا بأس بأن يبيع المرء نفسه أحياناً ولكن بيعها لا يستلزم أن تترك حبها وتكف عنه . وهل يعقل أن تعيض حبك على الناس والأشياء ولا تخص نفسك ببعض أن عير أن غير المعقول عندك هو المعقول

عندها ، والذي لا يجوز خلافه ولا صبر لها على سواه ، فهي من أجل ذلك تسود عيشك وتريك النجوم في الظهر الأحمر . على أن الرجل يستطيع أن يخبى حبه لنفسه أو يموهه ويستره بما يحجبه ؛ ولاأظن أن في هذا عسراً ، فإنه يفعل هذا كل ساعة ، ولا يزال يعزو أعماله إلى بواعث أخرى يظنها أشرف وأسمى من حب النفس ، فهو مثلا يأكل لا لأنه يشتهى الطعام ، بل لأن من واجبه أن يحرص على أن يظل قويا قادراً على خدمة النوع الإنساني ؛ وقس على هذا . غير أن هناك مالاسبيل إلى ستره وكتمانه أو تمويهه ، إذ من الواضح مثلا أن من العبث أن تنظر إلى اليمين وأن تروح تزعم أنك إنما كنت تنظر إلى الشمال ، فإن اتجاه العين لا يخفى ولفتة الوجه لامغالطة فيها. فاذا كانت النظرة إلى امرأة وأنت مع أخرى فالويل لك ولست مسئولاعنك . قالت لى مرة إحداهن وأنا معها وقد رأت عيني تدور: « بص هنا » ، وجذبتني من ذراعي ، فقلت وأنا مستغرب : « ولماذا لا أبص هناك ؟ » قالت : « كده ! » بهذا الإيجاز الذي لا يفيد شيئاً ، فقلت : « كده يعني ماذا ؟ » قالت : « كده ! » ولم تزد ، فضاق صدرى ، فقد عجزت أن أفهم سر هذا الأمر المتعب أو حكمته ، وقلت: « ياستي . . إن الله قد خلق عيني متحركة غير ثابتة ، فكيف ألزمها الثبات ؛ ثم هبيي

استطعت ذلك فلماذا أتكلفه ؟ ».

فقالت : « عيب »

فصحت: « عيب ؟ . . ياخبر آسود » . أ

فقالت : « لا يايق أن تنظر إلى الفتيات فى الطريق . » ففهمت ، ولكنى لم أقتنع وقلت : « إن لى على هذا ردًا طويلا ، فهل تسمحين بأن تسمعيه ؛ »

قالت به کم: « نعم یاسیدی . . . »

فتجاوزت عن لهجة السخرية ، إذ حسبى موضوع واحد للخلاف ، وقلت : « أولا ، لماذا تظهر الفتيات لنا معاشر الرجال في الطريق إذا كن لا يردن أن ينظر إليهن أحد ؟ انيا — وهذا أهم — لماذا يظهرن في حفل من الزينة إذا كان لا يرضيهن أن يدير الرجال فيهن عيوبهن ؟ ثالثا — وهذا هو الأهم — بأى وجه ألتى الله يوم القيامة إذا كنت أغمض عيني وأتكلف العمى ولا أنظر إلى محلوقاته التي أبدعها ؟ . . وقد خلق لى عينين فلا عذر لى ، ورزقني غير ذلك وسائل القدرة على إدراك معاتى فلا عذر لى ، ورزقني غير ذلك وسائل القدرة على إدراك معاتى الحمال في خلقه سبحانه . . أليس من الواضح أن مما يخجلني يوم القيامة أنه تعالى خلقني بصيراً فآثرت العمى وعسلًا مدركا على كل حال من النظر إلى الناس ؟ . . ماذا خسرت الفتاة التي على كل حال من النظر إلى الناس ؟ . . ماذا خسرت الفتاة التي

نظرت إليها ؟ . . . هل أنا أكلها بعينى ؟ . . هل نقصت شيئاً ؟ . . إتى أراها على العكس قد زادت . . نعم زادت . . اقولك للدا تنظرين إلى هكذا ؟ . . هل نطقت كفراً ؟ . . أقولك زادت لأنهااستفادت إحساساً جديداً مؤيداً لإحساسها بجمالها، ولو كنت لم أنظر إليها لكانت خليقة أن يساورها الشك فيا تحس من نفسها أو تعتقد ، فأنا قد أفدتها راحة البال واطمئنان الخاطر ، وإنى لجدير بالشكر على هذا لااللوم » .

فصاحت بى بعد طول الصمت: «طيب اسكت بقى ». فقلت وأنا ضجر: «هكذا أنتن يانساء. . إذا أعوزتكن الحجة قلتن طيب اسكت بتى ! . . ولكنى لا أنوى أن أسكت « بتى » ، فقد مرن لسانى على الدوران ، وأنا أحس اليوم أنى أوشك أن أقول كلاماً بديعاً . . »

فصاحت بى : « أنا معك فكيف تنظر إلى غيرى ؟ » .
فقلت وقد فهمت : - « آه ! . . هذه هى المسألة . . قولى هذا من الصبح ياستى . . نعم أنت معى . . وإنك لحسبى من عالم الحمال والفتنة ، ولو وسعنى غير هذا لما كنت حسبى . . ولكنى قانع غير متذمر . . غير أنك مع الأسف لست كل النساء . . وأنت تغنين عن جنسك أحياناً ، ولكنك لا تستطيعين أن تغنى عن هذا الجنس فى كل حين ، وليس ذنبى أنك قاصرة . .»

فقاطعتنى صائحة : « قاصرة ؟ . . . أشكرك »
قلت : « نعم ، قاصرة عن اختزال جنسك فى شخصك الواحد »
فأبت أن تسمع منى بعد ذلك ، فقلت : « لا حول ولا قوة
إلا بالله . . الأمر لله . . سكتنا ياستى فلعلك مسرورة . »

ولكنها لم تكن مسرورة ولم تغفرها لى قط . . . وأنا أقول تغفرها بغير تعيين أو تبيين ، لأنى والله لا أدرى إلى هذه الساعة أى شيء أغضبها وأثار نقمتها على " .

ففتحت الكيس وأخرجت واحدة ورفعتها بين أصابعي ، وأدرتها أمام عينها فابتسمت ابتسامة السرور وقالت : «حالا . .

حالا . . دقيقة واحدة .» ودخلت .

وبقيت أنا أتمشى في الحجرة ، ولم يكن فيها ما يسلي المرء ، ولم يكن معى كتاب أقرأه وأزجى به الفراغ ، فجعلت أقوم وأقعد وأنظر تارة في المرآة وأمسح الطربوس تارة أخرى وأنفض عنه ما علق به من التراب . . . ومسحت الحذاء أيضاً . . . مسحته مرتین حتی صار جلده کالمرآة ، وحتی حدثتنی نفسی أن أخلعه وأنظر إلى وجهي فيه ، ولكني خفت أن تدخل على وأنا أفعل ذلك . . . وتأملت الحرير الذي كسيت به الكراسي ، ورفعت طرف السجادة وجسستها وفركت وبرها بأصابعي ، ثم لم أجد شيئاً آخر أصنعه في هذه الغرفة ، فانحططت على كرسي كبير وثير ، واضطجعت وفي مأمولي إذا نمت أن لا توقظني حين تدخل . ولكني لم أنم لأن رائحة الجوافة الذكية كانت قوية ، فقد نسيت الكيس الذي هي فيه مفتوحاً فتسور إلى أنفي أريجها ودلاً صدري وأدار رأسي ، فأحسست بالجوع ، ولكنى ضبطت نفسى وشددت على اللجام وقلت: « اللهم اخزك ياشيطان » غير أن الشيطان شديد الغواية قوى الفتنة فجعل يقول لى : « وما حبة واحدة تأكلها فتنيم بها هذه الثعالب التي تمزق أحشاءك؟ » فقلت: « والله لقد صدق اللعين.. فلآكل حبة واحدة من الجوافة اللذيذة. . ثم إن هذا عدل . .

أحملها وأحرمها . . وأكون كالعيس التي يقولون إنها يقتالها الظها وهي تحمل الماء على ظهورها في القرب . . أو كالحمار الذي يحمل أسفاراً ؟ . . »

ومددت يدى إلى الكيس وأنا يقظان كنائم ، وتناولت منه من غير أن أنظر إليه ، وطابت الجوافة فى فى فأقبلت عليها آكل وآكل — ولكن بغير احتفال والله — وإذا بصاحبتنا تدخل مؤهلة مرحبة باسطة يدها للسلام ، ثم إذا بها تقف فى وسط الغرفة الفسيحة وعينها مفتوحة جداً على فلم أستغرب ، فقد كان فى محشواً وأسنانى تعمل دائبة كالليل والنهار . وتنبهت إلى واجبى حين رأينها تحملق على هذا النحو ، فبلعت ما بنى فى فى بسرعة ، ومططت عنى ليسهل الانزلاق ، أعنى البلع ، وانحنيت على الكيس لأتناوله وأقدمه إليها وأسرها به أعنى البلع ، والحوافة التى فيه — وإذا به ينطبق بين يدى لأنه فارغ !

والحق أقول إنى بهت ها كان يخطر لى فى بال أن آكل كل هذه الجوافة ؛ ولو أن إنسانا راهنى أن أفعل لفزعت ، وأشفقت على نفسى ، ولكن هذا الذى لم أكن أحسب أن لى قدرة عليه وقع اتفاقا . . وقد سرنى هذا فى الحقيقة لأنه كان من بواعث الاطمئنان على صحتى ، وكان جديراً بها أن تهنئنى وتفرح لى ، فإن الجوافة كثيرة ، وهى فى السوق أكوام عظيمة ، والجيد فإن الجوافة كثيرة ، وهى فى السوق أكوام عظيمة ، والجيد

الطيب ليس بالقليل ، وتمنه شيء تافه لا يستحق الذكر . . . ولكنها وجمت ياأخي لاأدرى لماذا ، ووقفت لا تتحرك كأنما سمرت إلى الأرض ، فأزعجي ذلك وخفت أن يكون قد أصابها شيء لاقدر الله ، وأقبلت عليها أسألها عما جرى لها ؛ فلما أفاقت أشارت بيدها \_ دون أن تتكلم \_ أن اذهب ولا ترنى وجهك . فاستغربت أن تلقانى بهذه الجفوة بعد ذاك الترحيب والتأهيل والبشر الذي كان يفيض به وجهها وهي مطلة به من بين مصراعي الباب ، وتمنيت لو أنها تبنى أبداً ووجهها بين المصراعين ليبنى لى بشرها وحلاوة ابتسامها .

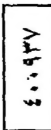
الحق أنى لا أفهم النساء . . وهل تستطيع أنت أن تفهم كيف يفسد الحال وتقع النبوة بين رجل وامرأة من أجل أقة من الحوافة ثمنها بضعة قروش . . إن كنت تفهم هذا فإنى أحسدك وأدعو لك بالتوفيق إن شاء الله .

رقم الإيداع ١٩٩٥/ ١٩٩٥ الترقيم الدولى 5 - 4995 - 977 ISBN

1/90/19

طبع بمطابع دار المعارف (ج.م.ع.)

عبد القادر المازني حجر زاوية في بناء الأدب العربي ، ويسعد دار المعارف أن تحيى ذكراة ، فتقدم للقارىء العربي في كل مكان هذا الكناب الذي يغوص في رفق ولين في أعماق النفس البشرية فيقدم نماذج بشرية هي تعبير عن الإنسان في كل عصر وأوان .. فأنت حين تطل ، من النافذة ، ترى الحياة نابضة أمامك ، خاصة حين يعبر عنها قلم هذا الكاتب الكبير ..





To: www.al-mostafa.com